
1 
  



2 
  

Collection des Épitres de la lumière El-Qadiriyya 

 

 

 

 

L'ÉPÎTRE HUDAYFIENNE 
SUR  

L'ESSENCE DU SOUFISME ET DES SOUFIS 



3 
  

Titre du livre : 

L'épître Hudayfienne sur  l'essence du soufisme et des soufis  

 

 Collection: Les Missives de la lumière El-Qadiriya. 

 Auteur : Sheikh Mohammad Yahia Al-Ali El-QADIRI. 

 Éditeur : Dar an-Nour al-Qadiriya  

 Nombre de pages : 90 

 Numéro d'édition : Première édition. 

 Date de l'édition : 1446H – 2024. 

 

 

 Disponible chez : Dar an-Nour al-Qadiriya  

 Téléphone & WhatsApp : 00201204193623 

 Site web : www.alkadriaalalia.com  

 Email : mkhlef@hotmail.com 

 

                   

 

Tous droits réservés à 

l'auteur. 

 

Toute reproduction, 

diffusion, ou 

modification sans 

autorisation préalable 

est strictement interdite.  

                                              

                                  

mailto:mkhlef@hotmail.com


4 
  



5 
 

Introduction de l'auteur 

Au nom d'Allah, le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux 

Louange à Allah, Seigneur des mondes, et que les 

salutations et bénédictions les plus parfaites soient sur le 

maître des premiers et des derniers, envoyé en miséricorde 

pour les mondes, notre prophète et maître Mohammad, ainsi 

que sur sa famille et l'ensemble de ses compagnons.  

Cela dit : Voici une épitre concise dans laquelle j'expose 

ce que tout musulman et cheminant a besoin de savoir pour 

comprendre la science du soufisme et saisir la véritable 

essence des soufis. J'ai déployé tous mes efforts pour clarifier 

tout ce qui touche au soufisme, en abordant sa définition, son 

origine, son sujet, les fruits de sa pratique, sa finalité, ainsi que 

les propos des savants et des gnostiques à son sujet. J'ai 

également expliqué son statut et la légitimité de s'y engager, 

en énonçant ses principes, ses piliers et ses vertus, afin que 

tout cela soit limpide pour chaque musulman. 

Je me suis efforcé de le débarrasser de tout ce qui s'y est 

infiltré, en réfutant ses détracteurs et en me dissociant de ceux 

qui s'en réclament à tort, eux qui s'évertuent à déformer son 

histoire et celle de ses Hommes, qui l'ont fondé et établi sur 

le Livre d'Allah, « Exalté soit-il », et la Sunna de Son Messager 

« paix et bénédictions sur lui ». Je prie le Très-Haut de me guider 

vers ce qu'Il aime et agrée, Il est en vérité le Protecteur et le 

Tout-Puissant. Et qu'Allah répande Ses prières sur notre 

maître Mohammad , ainsi que sur sa famille et ses 

compagnons. Louange à Allah, Seigneur des mondes. 



6 
 

Définition du soufisme et des soufis 

Les opinions concernant la définition du soufisme 

sont multiples, mais toutes convergent vers un seul 

concept, émanant d'une même lumière. Cette diversité 

d'opinions n'est qu'une preuve de la grandeur et de la 

haute estime pour le soufisme, sinon les savants 

n'auraient pas varié dans leurs définitions. En effet, c’est 

l'une des sciences les plus riches en significations.                    

Les divergences parmi les savants proviennent de leurs 

différentes perceptions et états d'âme à son égard. 

Chacun décrit ce qu'il connaît de ce savoir et ce qu'il en a 

approché. Leur situation est comparable à celle de 

personnes rassemblées autour d'une haute montagne, 

désireuses de la décrire. Chacune d'elles la décrit selon 

l'angle par laquelle elle la voit, la touche et la perçoit. 

Le Hafizh Abu Na'im al-Asfahani mentionne 

dans son livre « Hilyat al-Awliya » une définition du 

soufisme dans presque chaque biographie, son ouvrage 

comportant plus de deux mille biographies ! Quant à                             

al-Qushayri, il recensa dans son épître plus d’une 

cinquantaine de définitions provenant des maitres soufis 

antérieurs.  



7 
 

De même, L'Imam al-Sarrāj al-Tūsī a mentionné 

dans « al-Louma’a » que ces définitions dépassent le 

nombre de cent1. 

El-Sheikh al-Suhrawardi affirme : « Les propos des 

maîtres sur la nature du soufisme dépassent les mille, et 

ils ont même rapporté que les définitions citées dans ce 

domaine s'élèvent à environ deux mille.2 »  

Sheikh Ahmad Zarrouq  dit : « Le soufisme a été 

défini, dessiné et interprété de manière à atteindre près de 

deux mille définitions, toutes se référant à la sincérité 

d'orientation vers Allah ; et ne sont que différentes 

facettes de cette notion. »3 

Nous allons ici mentionner les définitions les plus 

importantes et les plus célèbres transmises par ces saints, 

qu’Allah les agrée. 

L'Imam al-Junaid définit le soufisme ainsi :               

« Le soufisme est l'usage de toutes les vertus et l'abandon 

de toutes les vices. » Il ajoute : « Le soufisme est 

l’évocation d’Allah en groupe, l’extase à l'écoute, et une 

pratique conforme à la l’observance fidèle [du Coran et 

de la Sunna]. »4 

 

1 al-Luma' de al-Tusi, p. 47. 
2 'Awarif al-Ma'arif, p. 81. 
3 Les Principes du Soufisme – Deuxième Principe 
4 Al-Risala Al-Qushayriya (2/442) 



8 
 

Sheikh Ma'rouf al-Karkhi déclare : « Le soufisme 

est l'engagement dans la vérité et le désespoir de ce qui 

est entre les mains des Hommes »1 

Hujjat al-Islam, Imam al-Ghazali, dit :                                   

« Le soufisme : c'est dépouiller le cœur pour Allah le              

Très-Haut et mépriser tout ce qui lui est étranger. »2 

Sheikh Abdul Qadir al-Jilani dit : « Le soufisme 

est la sincérité envers El-Haqq (le Véritable) et la bonne 

conduite envers toutes ses créatures. »3 

Mohamed ben Ali al-Kattani affirme : « Le 

soufisme est la vertu ; celui qui excelle en vertu excelle en 

soufisme. »4 

Sheikh Muhyiddin Ibn Arabi précise : « Le 

soufisme consiste à se conformer aux lois sacrées, tant 

extérieurement qu’intérieurement. »5 

L'Imam Abu al-Hasan al-Shadhili le définit 

comme : « Un entraînement de l’âme à l’adoration, et sa 

soumission aux décrets de la Seigneurie.»6 

 

1 Al-Risala Al-Qushayriya (2/441) 
2 Hikayat al-Sufiyya, pp. 25-26. 
3 al-Ghunya li-Talibi Tariq al-Haqq, p. 606. 
4 Al-Risala Al-Qushayriya (2/397). 
5 Les épitres d’Ibn Arabi, p. 541. 
6 Nur al-Tahqiq de Shaykh Hamid Saghir, p. 93. 



9 
 

El-Sheikh Abu Bakr al-Shibli dit : « Le soufisme, 

c’est être en présence d'Allah sans préoccupations»1 

El-Sheikh al-Darani affirme : « Le soufisme est le 

fait d’accomplir des actions que seul (el Haqq) le 

Véritable connaît, et d’être en permanence avec Lui dans 

un état que Lui seul connaît. »2 

Amr ibn Othman al-Makki déclare : « Le soufisme 

est d'être, à chaque instant, dans l'état qui lui convient le 

mieux à cet instant »3 

El-Sheikh Ahmad ibn Zarrouq  dit : « Le soufisme 

est un savoir qui vise rectifier les cœurs et à les consacrer 

exclusivement à Allah, tout en s’écartant de tout ce qui 

lui est étranger, tandis que le fiqh « La Jurisprudence » 

sert à rectifier les actions, à maintenir l'ordre, et à faire 

apparaître la sagesse dans les jugements et les principes, 

et la science de l'unicité (Tawhid) permet de vérifier les 

prémisses par les preuves et d'orner la foi par la certitude, , 

tout comme la médecine préserve les corps et la 

grammaire corrige la langue »4 

 

1 Al-Risala Al-Qushayriya (2/442) 
2 al-Madkhal ila al-Tasawwuf de Al-Mahdali, p. 79. 
3 al-Madkhal ila al-Tasawwuf de Al-Mahdali, p. 71. 
4 Qawa'id al-Tasawwuf, Principe 13. 



10 
 

El-Sheikh Ibn Ajiba déclare : « Le soufisme est 

une science qui enseigne comment cheminer vers la 

présence du Roi des rois, purifier son intérieur des vices 

en les parant de toutes sortes de vertus, son 

commencement est la connaissance, puis vient l’action, et 

sa fin une grâce et don divin.»1 

Sheikh al-Islam Zakariya al-Ansari dit : « Le 

soufisme est une science qui permet de connaître les états 

de purification des âmes, du raffinement des mœurs, et 

de l'embellissement de l'extérieur et de l'intérieur, afin 

d'atteindre le bonheur éternel »2 

Ibn Khaldoun mentionne dans sa Muqaddima :           

« Se dévouer à l'adoration, se retirer vers Allah                              

‘le Très-Haut’, se détourner des ornements de ce bas-

monde, renoncer à ce que la majorité des gens 

poursuivent comme les plaisirs, la richesse et la gloire, et 

s'isoler des créatures dans la retraite pour se consacrer à 

l’adoration»3 

 

  

 

1 Mi'raj al-Tashawwuf ila Haqaiq al-Tasawwuf, p. 4. 
2 Al-Risala Al-Qushayriya, p. 7. 
3  « Histoire des Berbères et des dynasties musulmanes de l'Afrique 

septentrionale » d'Ibn Khaldun 



11 
 

Définition du soufi 

 

El-Sheikh Abdul Qadir al-Jilani dit : « Le mot 

« soufi » est, à l'origine, "saoufi", tiré du mot arabe 

" فاةاالمص " (la purification). Cela signifie que c'est un 

serviteur qu’Allah (El-Haqq)1 , ‘exalté soit-Il’, a purifié. 

C'est pourquoi on dit que le soufi est celui qui est pur des 

vices de l'âme, libéré de ses blâmes, empruntant des voies 

louables, attaché aux vérités, sans que son cœur ne 

s'attache à l'une des créatures. »2 

El-Sheikh Ahmed al-Rifa'i al-Kabir affirme :                 

« Le soufi est celui dont le cœur s'est purifié des impuretés 

des mondes et qui ne se voit aucun mérite sur autrui »3             

Il déclare également dans ses sages réflexions :                  

« Le soufi ne suit que le chemin du noble Messager                       

« Que la paix et la bénédiction d’Allah soient sur lui» et ne fonde 

ses actions et ses repos que sur son exemple » 

L'Imam al-Suhrawardi dit : « Le soufi est celui qui 

est en purification constante. purifiant continuellement 

 

1 Le Véritable 
2 Al-Ghunya, vol. 2, p. 272. 
3 Al-Burhan al-Mu'ayyad, p. 69. 



12 
 

son temps des troubles par la purification de son cœur 

des souillures de l'âme, et cela lui est facilité par son 

besoin constant a son Seigneur. C'est par ce besoin 

continuel qu'il purifie toutes impuretés. Chaque fois que 

l'âme s'agite, révélant une de ses facettes, il la perçoit par 

son discernement pénétrant et s'en détourne vers son 

Seigneur. Il tient ainsi son Seigneur en veille sur son cœur, 

et son cœur en veille sur son âme. Allah, exalté soit-Il, dit : 

« Ô croyants! ! Soyez fermes en justice, témoins pour Allah, même 

si cela va à l'encontre de vous-mêmes, de vos parents ou de vos 

proches. Que ce soit un riche ou un pauvre, Allah est plus apte à 

les protéger. Ne suivez pas donc vos passions, de peur que vous ne 

soyez justes. Si vous vous détournez ou refusez de témoigner, sachez 

qu'Allah est parfaitement informé de ce que vous faites »1. Cette 

permanence avec Allah sur son Ame est la réalisation du 

soufisme. »2 

L'Imam Sahl ibn Abdullah al-Tustārī déclare :            

« Le soufi est celui qui s'est purifié des troubles, qui s'est 

rempli de réflexion, qui s'est détaché des hommes pour 

se consacrer à Allah, et pour qui l'or et l'argile sont 

égaux .»3 

 

1 Sourate An-Nisa'a (Les femmes), verset 135 
2 ‘Awarif al-Ma‘arif. 
3 Al-Ta‘arruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf, p. 9. 



13 
 

L'Imam Abu Ali al-Rudhbarī dit : « Le soufi est 

celui qui a revêtu la laine avec pureté, fait goûter à ses 

passions l'amertume du renoncement, tourne le dos au 

monde, et suit le chemin du Prophète « Que la paix et la 

bénédiction d’Allah soient sur lui »1 

L’imam el Sarraj dit : « Si l'on te demande : qui 

sont en réalité les soufis ? Réponds : ce sont ceux qui 

connaissent Allah et Ses décrets, qui agissent selon ce 

qu'Il leur a enseigné, et qui réalisent ce pour quoi Il les a 

assigné. »2 

Dhu al-Nun al-Misri affirme: « Le soufi ; lorsqu'il 

s'exprime, dévoilent par ses paroles les vérités; et lorsqu'il 

se tait, ses actions témoignent de son détachement de la 

vie d’ici-bas »3 

On dit : que les soufis sont ceux qui ont la plus 

grande part dans l’imitation du Messager d’Allah, paix et 

bénédictions sur lui, et sont les plus dignes de raviver sa 

tradition. Ils suivent parfaitement son exemple et 

adoptent ses nobles caractères en faisant revivre sa 

Sunna.4 

 

1 Tabaqat al-Shafi'iyya al-Kubra de Al-Subki, vol. 2, p. 299. 
2 Al-Luma', p. 47. 
3 Kashf al-Mahjub de Al-Hujwiri, p. 36. 
4 ‘Awarif al-Ma‘arif, p. 229. 



14 
 

Ce que nous avons rapporté ici est suffisant pour 

comprendre le soufisme et le soufi. Nous demandons à 

Dieu le Très-Haut de nous faire connaître le soufisme, 

extérieurement et intérieurement.. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

Histoire et origines du soufisme 

Sache, mon frère cheminant, qu'Allah, le Très-Haut, 

me guide ainsi que toi : en vérité, le soufisme, dans son 

essence, trouve son origine à l'époque de notre Prophète 

Mohammad, «paix et bénédiction d’Allah sur lui ». Toutes ses 

règles et fondements sont tirés de la noble Shari’a. et cela 

sera expliqué, si Allah le veut, en son temps.  

 

Sache que ce qui nous est parvenu en matière de 

législation, tant dans le Coran que dans la Sunnah, ainsi 

que dans les Écritures révélées avant nous, tout ce 

qu’Allah, l’Exalté, a révélé à Ses messagers et prophètes, 

en tant que porteurs de Son message sacré, se divise en 

trois catégories, qui sont :  

La première catégorie concerne les œuvres de 

l’individu tenu à des obligations (El-Moukallaf) : 

cette catégorie comprend les règles spécifiques qui 

régissent les relations de l'individu avec lui-même, avec 

autrui et avec son Seigneur. Les textes relatifs à ce sujet 

sont très nombreux, englobant chaque verset et hadith 

traitant des thèmes du licite et de l'illicite, du recommandé 

et du réprouvé, du souhaitable et du permis.  



16 
 

Elle inclut toutes les formes de dévotion, les 

transactions, les sanctions, les délits, le statut personnel, 

les ventes, l'agriculture, les piliers de l'Islam, ainsi que la 

gouvernance et la justice, et d'autres domaines, et on 

appelle Cette catégorie est appelée la science de la 

jurisprudence (El-Fiqh)  et de ses fondements (Oussoul 

al-Fiqh).  

La seconde catégorie concerne la « El-‘aqīda » 

la croyance  et « Tawhid » l'unicité divine: Cette 

section englobe tout ce que l'homme doit croire et avoir 

foi en, comme les divinités, les doctrines révélées et les 

aspects invisibles. Les textes concernant ces sujets sont 

très nombreux. 

Cela inclut chaque verset et hadith portant sur la foi, 

ses piliers, les attributs de la divinité et de la seigneurie, la 

mort et l'au-delà, ainsi que l'âme et ce qui s'y rapporte. 

Cette section est appelée la science de la croyance. Cette 

section est appelée la science de la croyance (al-Aqida), 

la science de l'unicité divine (al-Tawhid), ou la science 

de la théologie spéculative (Ilm al-Kalam). 



17 
 

Troisièmement : Une catégorie qui concerne l'âme 

ou le soi intérieur (Nafs) 1 :  cette catégorie inclut les 

aspects moraux et éthiques de la vie humaine dans ses 

relations avec les autres. Elle englobe tout ce qui est lié à 

la nécessité de purifier l'âme de toutes les mauvaises 

caractéristiques et de l'embellir avec de qualités louables. 

De nombreux textes se rapportent à ce sujet, comprenant 

chaque verset et hadith portant sur les aspects moraux et 

les bonnes manières islamiques. Le Prophète « paix et 

bénédictions sur lui et sa famille » a expliqué cette section par 

sa parole : « Je n'ai été envoyé que pour parfaire les nobles 

caractères.»2 

Ces trois catégories se manifestent toutes dans le 

hadith de Jibril, rapporté par Mouslim, dans lequel Omar 

ibn al-Khattab, qu'Allah l'agrée, raconte :  

 

1  Nous adopterons dans nos traductions les termes suivants pour chaque 
notion : Nafs : L'âme ou l'ego, lié aux désirs, Qalb : Cœur spirituel, siège de la 
conscience et de la foi. Et Rouh : Esprit divin, pur et éternel, connectant 
l'individu à Dieu. 

 

Ici le mot El-Nafs (نَفْس) , dérive de la racine ن ف س (n-f-s), signifiant              
« souffler » ou « respirer ». elle désigne l'âme ou l'ego, souvent lié aux désirs et 
aux passions. Dans l'Hindouisme, le Prana est le souffle vital, reflétant cette 
même essence spirituelle, tandis que dans le Taoïsme, le Qi est considéré comme 
l'énergie vitale circulant dans l'univers et dans les corps humains. Ce lien avec 
les traditions anciennes souligne la continuité des concepts spirituels à travers 
les âges. 

2 Rapporté par L’Imam Malik d'après le récit d'Abu Huraira, « qu’Allah 
soit satisfait de lui. » 



18 
 

« Un jour, alors que nous étions assis auprès du 
Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) un homme 
vêtu de blanc, aux cheveux noirs foncés, apparut sans 
trace de voyage, inconnu parmi nous. Il s’assit en face 
du Prophète (sur lui la paix et le salut), plaça ses 
genoux contre les siens, posa ses mains sur ses cuisses 
et demanda :  

“Ô Mohamed! Informe-moi sur l’Islam ?”  

Le Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) 
répondit : “L’Islam est que tu témoignes qu’il n’y a pas 
de divinité [digne d'adoration] si ce n’est Allah et que 
Mohamed est son Messager, que tu accomplisses la 
prière, que tu verses l’aumône légale, que tu jeûnes 
durant le mois de Ramadan et que tu effectues le 
Pèlerinage à La Mecque si tu en as la possibilité”. - Tu 
as dit vrai ! dit l’homme. Nous fûmes surpris de le voir 
interroger le Prophète (sur lui la paix et le salut) puis 
l’approuver. Il continua :  



19 
 

“Informe-moi au sujet de la foi (al-Îmân) ? 

 C’est que tu croies en Allah, en Ses Anges, en Ses 
Livres, en Ses Messagers, au Jour Dernier et au Destin 
bon ou mauvais, répliqua Mohamed (sur lui la paix et 
le salut).” -Tu as dit vrai ! répéta l’homme qui 
demanda :  

Informe moi au sujet de la bienfaisance ou 
« vertu » (Al-ihsân) ?  

Le Prophète (sur lui la paix et le salut) répondit : 
“C’est que tu adores Allah comme si tu Le voyais. Car 
même si tu ne Le vois pas, Lui te voit certainement !” –  

L’homme dit : Informe-moi au sujet de l’Heure 
du jugement dernier ?  

“Le Prophète (sur lui la paix et le salut) répondit : 
L’interrogé n’en sait pas plus que celui qui l’interroge!”  

L’homme demanda alors : Quels en sont les 
signes précurseurs ?  



20 
 

Le Prophète (sur lui la paix et le salut) répondit :                    
“C’est lorsque la servante engendrera sa maîtresse, et 
lorsque tu verras les bergers miséreux, pieds nus et 
mal vêtus rivaliser dans la construction des bâtiments 
élevés.”  

Sur ces mots, l’homme partit. Quant à moi, je 
restai un moment, ensuite, le Prophète (sur lui la paix 
et le salut) me demanda : “Ô Omar ! Sais-tu qui 
interrogeait ?” - Je répondis : Allah et Son Messager 
savent mieux ! - Le Prophète (sur lui la paix et le salut) 
dit alors : “C’est Jibril (ange Gabriel) qui est venu vous 
enseigner votre religion !”  

Ainsi les trois catégories sont: 

• el-Islam (soumission) est la première, c'est la Shari’a (la Loi). 

• el-Imân (la Foi) est la deuxième, c'est La Tarika (la Voie). 

• el-Ihsân (la  Vertu)  est la troisième, c'est El Hakika (la Vérité).  

 



21 
 

Le Hafizh el Sheikh Mohammad Siddiq                      

al-Ghimari dit : « Sache que la voie (tariqa) a été établie 

par la révélation divine, au sein de ce qui a été fondé dans 

la religion de Mohammad « paix et salut sur lui».                         

En effet, elle est sans aucun doute la station d’el-ihsân, 

qui est l'un des trois piliers de la religion, que le Prophète 

« Paix et bénédictions sur lui et sa famille » a désignés un à un 

avant de dire: « Voici Jibril, qui vient vous enseigner 
votre religion. » 

Ainsi, La finalité à laquelle la voie (tariqa) appelle et 

désigne est le statut du ihsân, après la rectification de 

l'Islam et du Îmân (la foi). afin que celui qui y entre ou y 

est appelé atteigne les trois stations de la religion, 

garantissant également à celui qui les possède et les 

observe, le bonheur éternel dans ce monde et dans                   

l'au-delà, tout en lui assurant la complétude de sa religion.  

En effet, comme mentionné dans le hadith, la 

religion repose sur trois piliers. Quiconque néglige le 

statut du ihsân, qui est la voie, a sans aucun doute une 

religion incomplète, car il a omis un pilier de celle-ci. C'est 

pourquoi les érudits ont affirmé l'obligation d'entrer dans 

la voie et de suivre le chemin du soufisme, comme une 



22 
 

obligation personnelle, en la justifiant par des preuves 

évidentes, tant rationnelles que scripturaires.1 

Le troisième aspect qui est (l'ihsan) est celui qui 

fonde la science du soufisme. Si vous vous penchez sur 

l'histoire de cette noble communauté, vous constaterez 

que les savants, « qu’Allah soit satisfait d’eux », se sont 

spécialisés dans toutes les sciences, à commencer par les 

nobles compagnons (sahaba), qu'Allah les agrée. 

Abou Bakr s'est distingué par son équanimité, son 

caractère, sa générosité, son adoration et sa foi. Omar 

s'est distingué par sa justice, Othman par sa modestie, 

Ali par son jugement, sa science et son courage, Zayd 

par ses connaissances en héritage, Mu'adh par le licite et 

l'illicite, Ibn Abbas par la science, Ibn Mas'oud par le 

Coran, Abou Oubayda par sa fiabilité, Khalid ibn                 

al-Walid par son courage et les arts militaires, ainsi que 

Sa'd ibn Abi Waqqas, dont les invocations étaient 

exaucées, et Abdou Allah ibn Amr ibn al-‘As par son 

adoration, Abou al-Darda et Abou Dharr al-Ghifari 

par leur ascétisme, et Abou Huraira par la narration des 

hadiths, qu'Allah les agrée tous. 

 

1 Livre  (La victoire pour les voies soufies), page 5 



23 
 

Puis, les cités se sont étendues, le territoire de l'État 

s'est élargi, le nombre de musulmans a augmenté, ainsi 

que celui des savants, et les successeurs (Tabi'in) et ceux 

qui les ont suivis se sont spécialisés dans diverses 

disciplines scientifiques.  

Ainsi, ont émergé les sciences de la grammaire 

(Nahw), de la jurisprudence (Fiqh), de la croyance 

(Tawhid), des fondements de la jurisprudence (Ousoul 

el fikh), de l'exégèse (Tafsir), du hadith (Récits), de la 

logique, de la terminologie du hadith, et des successions 

(Mirath).  

Certains se sont spécialisés dans les sciences du 

« Fiqh » 1  et de ses fondements, comme les grands 

Imams Abu Hanifa, Malik, al-Shafi'i, Ahmad, al-Layth 

ibn Sa'd, al-Sha'bi, et Sa'id ibn Jubayr, ainsi que Sa'id ibn                          

al-Mousayyib, « qu'Allah les agrée tous ». 

 

 

1  Les sciences du Fiqh (الفقه) représentent la jurisprudence islamique, 
c'est-à-dire l'ensemble des règles et des principes qui régissent la pratique 
religieuse et la vie quotidienne des musulmans. Le mot "fiqh" signifie 
littéralement "compréhension", et dans un contexte religieux, il désigne la 
compréhension profonde de la loi islamique (Shari’a). 

 



24 
 

D'autres se sont spécialisés dans la science du 

« Hadith » 1 , comme l’imam Malik, l'imam Ahmad, 

Yahya ibn Ma'in, Al-Bukhari, Muslim, At-Tirmidhi, 

Abou Dawoud, Al-Nasa'i, Ibn Majah, Al-Bayhaqi, et Al-

Dara-qutni, qu'Allah les agrée tous. 

D'autres se sont spécialisés dans les sciences de la 

théologie «Ilm al-Kalām»2, de la croyance « Tawhid »3 

et de la philosophie. Les sciences se sont diversifiées et se 

sont répandues dans les cités islamiques.  

Parmi les sciences les plus importantes qui se sont 

répandues et dans lesquelles les élites de cette 

communauté se sont spécialisées, figure la science de 

l'éthique et de la purification de l'âme, ainsi que les 

 

1 ‘Ilm al-ḥadīth (علم  الحديث), est la discipline islamique qui traite de la 
transmission, de l'authentification, de l'étude et de l'interprétation des paroles, 
actions et approbations tacites du Prophète Mohammad (paix et bénédictions sur 
lui). Cette science joue un rôle central dans la préservation et la compréhension 
de la Sunnah (la tradition prophétique) 

 
2 ʿIlm al-Kalām ( علم  الكلام), souvent traduit par « théologie islamique 

spéculative » ou simplement « théologie », est la science qui traite des principes 
de la croyance islamique à travers l'argumentation rationnelle. Le mot "kalām" 
signifie littéralement "parole" ou "discours", et dans ce contexte, il fait référence 
aux débats et discussions autour des doctrines religieuses. 

 
3 Tawḥīd (توحيد) est le concept central de la foi islamique, qui signifie 

littéralement « affirmation de l'unicité ». Il fait référence à l'unicité absolue de 
Dieu (Allah) et à la reconnaissance que Dieu est unique, sans égal ni associé. Le 

Tawh īd est le fondement même de la religion islamique et représente l'essence 
de la croyance musulmane. 



25 
 

états de la Nafs (l’âme bestiale ou l’Ego) et le 

renoncement (zouhd)1 et les enseignements spirituels.  

Parmi les plus éminents spécialistes dans ce 

domaine, on trouve Al-Hasan al-Basri, Al-Ma'ruf al-

Karkhi, al-Junaid, al-Sariy al-Kasti, Malik ibn Dinar, 

al-Fudayl ibn 'Iyad, et Dhul-Nun al-Misri. 

Tout comme Ibn Mas’oud était un enseignant du 

Coran avec son école, Ibn Abbas était un commentateur 

du Livre de Dieu et un juriste, et Zayd ibn Thabit était 

un juriste et un expert en héritage, notre maître Ali ibn 

Abi Talib avait sa grande école dans le renoncement 

(zouhd) et la spiritualité. De même, Abdullah ibn 

Rawaha, Abu Dharr, et Abu Darda avaient leurs 

propres écoles dans le renoncement qu'ils ont diffusé 

parmi les gens. C'est de leur enseignement que                         

El-Hassan al-Basri, Ourwah ibn al-Zoubair, et 

Owais al-Qarni ont hérité, suivis par Ibrahim ibn 

Adham, al-Foudayl ibn 'Iyadh, al-Junaid                             

al-Baghdadi, al-Shibli, al-Sari al-Saqti, et Dhul-Nun 

al-Misri. Ce sont eux qui ont établi la science du 

soufisme. 

 

1 Le zouhd désigne l'attitude de renoncer aux plaisirs matériels et aux 
désirs terrestres pour se concentrer sur la vie spirituelle et l'adoration d’Allah. 
Cela n'implique pas nécessairement de vivre dans la pauvreté, mais plutôt de ne 
pas attacher son cœur aux biens matériels. 



26 
 

Le soufisme est une science comme toutes les autres, 

avec ses principes, ses fondements et ses règles, et il est 

issu du Livre Saint et de la Sunna. Comme nous l'avons 

dit, il constitue le troisième volet des sciences de la 

religion, et telle est sa véritable nature, indépendamment 

des innovations, des troubles et des déviances qui y ont 

pénétré. Ce phénomène a affecté toutes les sciences, et 

pas seulement le soufisme. 

Cependant, ce qui reste primordial, c'est que son 

origine et ses fondements sont conformes au Livre et à la 

Sunnah. Les compagnons, bien qu'ils ne se soient pas 

désignés sous le nom de soufis, étaient soufis dans leurs 

actions, leurs paroles et leurs états.. 

L'imam al-Qushayri dit : « Sachez, qu'Allah vous 

accorde Sa miséricorde, que les musulmans, après le 

Prophète Mohammad  « Paix et le salut  sur lui la» , ne se 

sont pas distingués dans leur époque par un autre titre de 

noblesse que celui de la compagnie du Messager d'Allah, 

car il n'y a pas de vertu supérieure à celle-ci. Ils furent 

donc appelés "les Compagnons". Quand vint la deuxième 

génération, ceux qui accompagnèrent les Compagnons 

furent nommés "les Suivants"(al-Tābi‘īn),, et ils virent 

en cela la plus noble désignation. Puis ceux qui vinrent 

après eux furent appelés "les Suivants des Suivants" 

(Tābi‘ at-Tābi‘īn). Puis, les gens se sont diversifiés et 

leurs rangs se sont distingués. On a donc désigné les élites, 



27 
 

ceux qui s'intéressent particulièrement à la religion, 

comme étant « les ascètes » (zouhhad) et « les 

dévots», (Ibad). Puis, les innovations apparurent et les 

revendications s'élevèrent entre les groupes, chaque 

groupe prétendant avoir en son sein des ascètes.  

Ainsi, les membres les plus distingués de la 

communauté sunnite, qui veillaient à leur relation intime 

avec Allah et protégeaient leurs cœurs des distractions de 

l'insouciance, se distinguèrent sous le nom de soufis. Ce 

nom devint célèbre parmi ces grands sages avant les deux 

cents premières années de l'Hégire. »1 

Ibn Khaldoun dans sa « Moqaddima » dit :                              

« Cette science - c’est-à-dire le soufisme - est une discipline 

nouvelle apparue dans la communauté, mais sa méthode 

remonte aux pieux prédécesseurs de cette nation, 

notamment parmi les Compagnons, les Tabi‘īn et ceux 

qui vinrent après eux. Il s'agit de la voie de la vérité et de 

la guidance, dont l'origine est la dévotion à l'adoration, le 

détachement envers Allah, le rejet des ornements et des 

attraits du monde, et l'ascétisme face à ce que recherche 

la majorité des gens, comme les plaisirs, la richesse et la 

position sociale, ainsi que la retraite et l'isolement des 

gens et la retraite pour l’adoration.  

 

1 Épître sur la science du soufisme, (Al-Risâla al-Qushayriyya) 



28 
 

Cette pratique était répandue chez les Compagnons 

et les pieux prédécesseurs. Cependant, lorsque 

l'attachement au monde devint plus courant au cours du 

deuxième siècle et par la suite, et que les gens s'inclinèrent 

vers les affaires mondaines, ceux qui restèrent dévoués à 

l'adoration furent appelés soufis.»1 

Au début du troisième siècle, le soufisme est devenu 

une science indépendante avec ses cercles d'étude, et l'ère 

de l’élaboration et de la compilation alors commença. 

Al-Harith Al-Muhasibi, décédé en l'an (243  de 

l'Hégire), a écrit plusieurs ouvrages, parmi lesquels: 

« Comment se rapprocher d'Allâh», « Les règles de bienséance de 

l'âme », et « Livre de la vision des fins dernières» ou « Kitab Al 

Tawahhum ». 

Abu Sa'id Al-Kharraz, décédé en l'an (277 de 

l'Hégire), a écrit « Le chemin vers Allah », et Abu Abdou                  

al-Rahman al-Soulami, décédé en l'an (325 de l'Hégire), 

a rédigé « Les règles des soufis ». 

Abu Nasr Abdullah ibn Ali al-Saraj Al-Tusi, 

décédé en l'an (378 de l'Hégire), a écrit « Les lueurs du 

soufisme ». 

 

1 Introduction d'Ibn Khaldun, p. 329. 



29 
 

El-Sheikh Abu Bakr al-Kalabadhi, décédé en l'an 

(380 de l'Hégire), a rédigé son ouvrage « Comprendre la 

doctrine des gens du soufisme », et Abu Talib al-Makki, 

décédé en l'an (386 de l'Hégire), a écrit « La nourriture des 

cœurs ». 

Au cinquième siècle, Abu Qasim Al-Qushayri, 

décédé en l'an (465 de l'Hégire), a écrit sa célèbre lettre 

connue sous le nom de « Épître sur la science du soufisme » 

(Al-Risâla al-Qushayriyya), qui est considérée comme l'un 

des livres et références les plus importants en matière de 

soufisme. 

Puis vint l'imam Houjjat al-Islam 1 , l'imam                    

Al-Ghazali, décédé en l'an (505 H), qui a propulsé le 

soufisme à une étape importante. Il rédigea les plus 

grands ouvrages sur cette science jamais vue, parmi 

lesquels figurent: son ouvrage l’encyclopédique 

monumental et inégalé « Revivification des sciences de la 

religion » 2 , « Les Quarante fondements de la Religion »,                  

 

1 Le mot Houjja ( حجة) « La preuve évidente ou un argument décisif » . 

Houjjat al-Islam ( الإسلام  حجة  ), signifie « la Preuve de l'Islam ». un titre 
honorifique donné aux savants musulmans reconnus pour leur érudition 
exceptionnelle et leur capacité à défendre et à expliquer les principes de l'islam. 
Ce titre a été principalement associé à l'illustre théologien et philosophe soufi 

Abū Ḥ āmid al-Ghazālī (1058-1111), qui est l'un des plus grands penseurs de 
l'histoire islamique. 

2 Considéré comme une œuvre majeure de l'islam, s'étendait initialement 
sur plus de 40 volumes et a exercé une influence immense, non seulement dans 



30 
 

« Le Chemin assuré des dévots vers le Paradis », « Le début de la 

guidance », et bien d'autres. Son livre « Revivification des 

sciences de la religion » est considéré comme l'un des 

ouvrages les plus célèbres et les plus complets sur le 

soufisme. 

Puis arriva le sixième siècle de l'Hégire, au cours 

duquel le soufisme se transforma en écoles et en 

méthodes répandues dans les pays.  

Des établissements scolaires furent construits et des 

 1  se multiplièrent dans l'ensemble(al-arbita) « الأربطة »

des terres islamiques. C'est également à cette époque que 

commencèrent à apparaître les voies soufies (Les Tarikas), 

qui furent attribuées à leurs fondateurs ayant établi des 

règles spécifiques, et qui parvinrent à ancrer leurs 

fondements parmi les gens. 

Ce tournant dans le développement de la science du 
soufisme est attribué à son imminence l'Imam, le 
Cheikh Abdou al-Qadir al-Jilani « qu'Allah l'agrée »,                   

 

le monde islamique mais également à l'échelle mondiale au fil des siècles. On 
estime qu'il a été traduit dans au moins 15 à 20 langues à travers le monde. 

1 Le terme « الأربطة » (al-arbita) désigne dans le contexte islamique des 
établissements ou des maisons de retraite religieuses où les soufis et les 
chercheurs peuvent vivre, étudier et pratiquer leur spiritualité. Ces lieux servaient 
aussi de centres d'enseignement et de rassemblement pour les adeptes de 
différentes voies soufies. Les ribats étaient souvent associés à des activités de 
dévotion, de prière et de transmission des connaissances spirituelles. Cela 
s'apparente aux "Zawiya" au Maghreb et en Afrique. 



31 
 

qui a fondé son école à Bagdad ainsi qu'un centre spirituel 

(ribāṭ ). Cette école est devenue une véritable lumière à 
laquelle les savants et les saints venaient de partout. Par 
la suite, elle a été associée à son nom, et tous ceux qui en 
sortaient lui étaient également rattachés. 

Ainsi la voie « Qadiriya » est considérée comme 
l'une des premières écoles soufies à apparaître et à se 
répandre dans les contrées, comme nous le verrons plus 
tard. Par la suite, la voie « Rifa’iyya », attribuée au maitre 
Sidi El-Qutb Ahmad al-Rifa‘i, « Paix soit sur lui », est 
également apparue à Bassora. 

Par la suite, les écoles soufies se sont répandues sous 
le nom de confréries soufies (Tourouq ou Tarikas).                 
Les voies telles que la Badawiyya, la Desouqiyya, la 
Shadhiliyya, la Souhrawardiyya et d'autres ont vu le 
jour. Ainsi, le soufisme est devenu une science 
indépendante, avec ses propres règles, fondements, 
méthodologies et savants, et ce jusqu'à nos jours.  

Nous pouvons conclure, à la lumière des textes 
mentionnés, que la science du soufisme n'est ni une 
innovation ni une création récente, contrairement à ce 
qu'affirment ses détracteurs. Il s'agit au contraire d'une 
discipline noble et précieuse, considérée parmi les plus 
hautes sciences après l'unicité pure d’Allah.  

Celui qui recherche sincèrement la vérité y trouvera la 
guidance, tandis que celui qui persiste dans l'entêtement 
ne pourra être guidé, même si l'on souhaite l'emmener 

vers la clarté. 



32 
 

Au sujet de la science du soufisme 

Quant à son sujet, il s'agit de l'Essence sublime de 

Dieu, de la connaissance d'Allah, exalté soit-Il, à travers 

la preuve, la vision spirituelle et la contemplation directe, 

ainsi que des états du cœur, de l'âme et de l'esprit, et de 

leurs actions. 

Quant à la connaissance d'Allah, exalté soit-Il : elle 

se réalise par l'accomplissement de la station de 

l'adoration, conformément Sà la parole, « exalté soit-Il » : 

« Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour qu’ils 

M’adorent» 1 

Et atteindre le rang de l'héritage spirituel 

authentique, illustré dans cette autre parole divine : "Et 

quand ton Seigneur confia aux anges : Je vais établir 

sur terre un vicaire. » 2 

Concernant la connaissance de la (Nafs)3, elle 

englobe ses états, les méthodes de purification et 

d'épuration des mauvais traits de caractère, ainsi que 

l'ornementation avec des qualités vertueuses, en 

 

1 [Sourate Adh-Dhariyat, 56] 
2 [Sourate Al-Baqara, 30] 
3 El-Nafs : L'âme bestiale lié aux désirs ou l'ego. 



33 
 

conformité avec le verset : « Et par le ciel et celui qui l'a 

construit. » 1 

Quant à la connaissance du cœur (el-Qalb) 2 , 

elle porte sur ses actions et les voies de sa rectification, 

conformément à la parole du Prophète Mohammad  

(Paix et bénédictions sur lui) :  

« N’est-ce pas qu’il y a dans le corps, un morceau 

de chair  –mudgha –. Si ce morceau est sain, tout le 

corps l'est. Si ce morceau est corrompu, tout le corps 

l'est. Et c'est le cœur. »3 

Pour ce qui est de la connaissance de (el-Rouh) 

l'esprit4,elle se concentre sur les voies de sa purification 

des souillures, afin qu'il soit comme son Créateur l'a 

voulu : pur et clair, en étant compté parmi les âmes 

vertueuses, reliées par un lien de lumière à Son Seigneur, 

exalté soit-Il. 

 

 

 

1 [Sourate Ash-Shams : verset 9] 
2 El-Qalb : Cœur spirituel, siège de la conscience et de la foi. 
3 Rapporté par “Al Boukhâri” (n°52), “Mouslim” (n°1599) 
4 el-Rouh : Esprit divin, pur et éternel, connectant l'individu à Dieu. 



34 
 

L'ultime objectif de la science du soufisme 

« L’excellence ou Rien » 

Quant à l'objectif ultime de la science du soufisme, 

il réside dans la réalisation du sujet que nous avons 

mentionné précédemment : la connaissance d'Allah, 

« exalté soit-Il », la réalisation de l'état de servitude, ainsi 

que la vice-régence et le rang de l'excellence dans la vertu 

et la bienfaisance. 

Cet objectif se réalise par l'élévation de l'être humain 

vers l'affinement de son comportement, l'élévation de 

son âme à travers la purification intérieure, et 

l'embellissement spirituel, en soignant les maladies du 

cœur et de l'âme, Cela se fait en soignant les maladies du 

cœur et de l'âme, en corrigeant les conceptions et 

perceptions, et en redressant ses actions afin de les 

remettre en conformité avec les règles des lois divines 

(El-Shari’a) , tout en transcendant moralement les plaisirs 

et les désirs mondains pour obtenir la satisfaction d'Allah, 

« exalté soit-Il », et atteindre le bonheur dans les deux 

mondes, ici-bas et dans l'au-delà. 

Nous pouvant déduire que la finalité suprême du 

soufisme est d'atteindre le statut rang d'excellence  de 

« El-Ihsan » et de remporter l'amour, l'acceptation, la 

satisfaction et l'agrément de d'Allah, « exalté soit-Il. » 



35 
 

Les Fruits de la Science du Soufisme 

Quant au fruit de la science du soufisme, c'est que 

le soufi remporte l'agrément et l'amour du Vrai, exalté 

soit-Il, et qu'il parvienne au rang de Dévot divin 

entièrement consacré d’Allah, « tel qu'Il le veut de lui ».  

Cela inclut également l'établissement sur cette terre 

de la souveraineté divine, pour réaliser le dessein d'Allah 

concernant Sa création. Le soufi aspire également à se 

connecter et à s'unir à la réalité prophétique, qui est le 

pivot de l'existence humaine et la porte suprême vers 

Allah, sans laquelle il n'y a point d'accès. 

Que le soufi rejoigne le rang de ceux qu'Allah, dans 

Sa clémence infinie, a désignés ainsi : « Allah dira : 'Ce 

jour-là, la véracité des véridiques leur sera bénéfique. 

Pour eux, des jardins sous lesquels coulent les rivières, 

où ils demeureront éternellement. Allah les a agréés et 

ils L'ont agréé. C'est cela le succès suprême.»1  

 

 

1 Sourate Al-Maïda : verset 119 



36 
 

La place de la science du soufisme 

Après avoir mentionné et clarifié la définition du 

soufisme, ainsi que son sujet, ses fruits et son but, et en 

résumé, tout cela vise à la purification de l'âme, à la 

purification du cœur des impuretés, à l'adoption de vertus 

éthiques et à l'abandon des comportements déplorables, 

il convient de nous poser la question suivante. 

N'est-ce pas là le dessein d'Allah, exalté soit-Il, pour 

Sa création ? N'est-ce pas la finalité de l'envoi des 

messagers ? N'est-ce pas là le but de la noble législation ? 

Nous disons : Oui, c'est bien cela, et c'est ce qui est 

demandé à tout musulman qui se soumet à Allah dans 

l'Islam et croit en son prophète Mohammad, « Paix et 

bénédictions sur lui » !  

Ainsi, si la science du soufisme est 

l'accomplissement du dessein de la Loi divine, nous 

pouvons tirer de tout cela les choses suivantes : 

La science du soufisme, dans le sens que nous avons 

expliqué et avec l'objectif que nous avons clarifié, est 

l'une des plus nobles sciences dans lesquelles chaque 

musulman devrait s'engager.  

 



37 
 

S'y engager est une obligation pour chaque 

musulman et musulmane, en réponse à la parole d'Allah, 

exalté soit-Il : « A réussi, certes, celui qui la purifie, et 

a échoué, assurément, celui qui la corrompt. » 1 

Et Allah, exalté soit-Il, a dit : « Réussit, certes, celui 

qui se purifie » 2 Et Il a également dit : « le jour où ni 

les biens, ni les enfants ne seront d’aucune utilité, sauf 

celui qui viendra à Allah avec un cœur sain. » 3 

Le Prophète, paix et bénédictions sur lui et sa 

famille, a dit : « N’est-ce pas qu’il y a dans le corps, un 

morceau de chair -mudgha-. Si ce morceau est sain, 

tout le corps l'est. Si ce morceau est corrompu, tout le 

corps l'est. Et c'est le cœur »4 

Et le Prophète, « paix et bénédictions sur lui et sa famille », 

a dit: « En vérité, Allah ne regarde ni vos corps ni vos 

apparences, mais Il regarde vos cœurs. »5 

Voici quelques paroles des savants et des pieux à ce 
sujet : 

 

1 Sourate Ash-Shams [versets 9-10]. 
2 Sourate Ash-Shams : [verset 7] 
3 Sourate Ash-Shams : [verset 8] 
4 Rapporté par “Al Boukhâri” (n°52), “Mouslim” (n°1599) 
5 Sahih Muslim 



38 
 

L'imam Malik a dit : « Celui qui s'adonne à la 

science sans embrasser le soufisme sombre dans la 

corruption, ; celui qui pratique le soufisme sans s'adonner 

à la science tombe dans l'hérésie ; et celui qui réunit les 

deux se réalise dans la vérité. »1 

L'imam Al-Ghazali a déclaré : « S'engager auprès 

des soufis est une obligation individuelle, car personne 

n'est exempt de défauts, sauf les prophètes, que la paix soit 

sur eux. »2 

El-Sheikh Abou Al-Hassan Al-Shadhili a dit :              

« Celui qui ne s'immerge pas dans notre science meurt en 

persistant dans les péchés capitaux sans s'en rendre 

compte. »3 

Quant au Sheikh Al-Souyouti, « qu'Allah lui accorde 

Sa miséricorde », il a déclaré : « La place du soufisme parmi 

les sciences est comparable à celle de l'art de la rhétorique 

dans la grammaire ; il en est l'achèvement et 

l'embellissement. »4 

 

1 Commentaire de Mishkat Al-Masabih par le cheikh Mulla Ali Al-Qari.  
2 Al-Nosra Al-Nabawiyya : En marge du commentaire de Al-Ra'iyya par 
Al-Fassi, p. 26. 
3 Al-Bahr Al-Madid fi Tafsir Al-Qur'an Al-Majid (2/ 417). 
4 Al-Ashbah wal-Nazair, p. 405. 



39 
 

Sheikh Ahmad Zarrouq, « qu'Allah lui accorde Sa 

miséricorde », a déclaré dans son livre « Les Règles du 

Soufisme » : « La relation du soufisme à la religion est 

semblable à celle de l'esprit au corps, car il représente le 

rang de la supériorité et l’excellence , et il n'a d'autre 

signification que cela. » 

Ainsi, à travers ce que nous avons exposé il apparaît 

clairement, tel un rayon de lumière perçant l'obscurité, 

que la science du soufisme, dans son sens véritable, est 

une obligation pour chaque musulman.  

En effet, aucun musulman qui aspire à plaire à Allah 

ne peut se passer de l'apprentissage du soufisme. Nous 

avons tous besoin de purifier nos cœurs, d'affiner nos 

âmes et de parvenir à Allah, « exalté soit-Il », tout en 

réalisant la station de l'adoration et de la dévotion. 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

L’Affiliation du Soufisme 

Sache, ô frère cheminant sur la voie des pieux, que 

les savants ont divergé sur les raisons qui ont conduit à 

nommer la science du soufisme ainsi. Ils ont formulé de 

nombreuses opinions. Ceux qui ont traité du soufisme et 

des soufis ne s'accordent pas sur l'origine de ce terme ni 

sur sa dérivation. De plus, il existe une grande divergence 

concernant l'affiliation au soufisme ; ses partisans et ses 

détracteurs ne s'accordent pas sur une attribution unique. 

Même parmi les adeptes du soufisme, il n'y a pas eu 

d'accord sur ces points. Toutefois, nous allons 

mentionner les opinions les plus répandues à ce sujet. 

Premièrement : La pureté, qui est l'opinion la plus 
correcte et la plus convaincante : 

L'imam Al-Junaid Al-Baghdadi dit : « Le 

soufisme est la purification du cœur des influences du 

monde, l'abandon des instincts primitifs, l'apaisement des 

traits humains, l'éloignement des désirs égoïstes, la lutte 

contre les inclinations spirituelles, l'attachement aux 

connaissances véritables, l'usage de ce qui est le plus 

digne d'éternité, le conseil à toute la communauté, la 

fidélité envers Allah en toute vérité, et le suivi du 



41 
 

Prophète « Pais et bénédictions sur Lui » dans la Loi sacrée 

(El-Shari’a) »1 

Il a dit aussi, « que la miséricorde d'Allah soit sur lui » : « 

Le soufisme est d'être spécialement choisi par Allah pour 

la pureté ; celui qui se purifie de tout ce qui est autre 

qu'Allah est véritablement un soufi»2 

Sahl ibn Abd Allah al-Tustārī dit : « Le soufi est 

celui qui s’est purifié de toute souillure, s’est rempli de 

réflexion, s’est tourné vers Allah loin des humains, et 

considère l’or et l’argile sur un même plan. »3 

Sheikh Abdul Qadir al-Jilani déclare : « Le soufi 

est celui qui est pur de tous les maux de l’âme, dépourvu 

de ses défauts, suivant les voies nobles, attaché aux 

vérités, et dont le cœur ne se repose sur aucun des 

créatures. »4 

L'Imam Ahmad al-Rifa’i affirme : « Le soufi est 

celui qui a purifié son secret des impuretés de l’univers, 

et qui ne se considère supérieur à quiconque. »5 

 

1 Livre “al-Ta'aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf”, p. 25 
2 Introduction du cheikh Abd al-Halim Mahmoud au livre (Ghayth al-

Mawahib al-‘Ilmiyyah) (1/26). 
3 Livre de la connaissance de la doctrine des gens du soufisme, p. 25. 
4 Livre « La suffisance pour ceux qui cherchent le chemin de la vérité. » 

(p. 605-606) 
5 « Al-Borhān Al-Mouaïyed. » (p. 69) 



42 
 

L'Imam al-Suhrawardi, dans « Awarif al-

Ma'arif », dit :  « Le soufi est celui qui est en constante 

purification. Il purifie son temps de toute impureté en 

nettoyant son cœur des souillures de l'âme. Cette 

purification est facilitée par son besoin constant de son 

Seigneur. Grâce à ce besoin continu, il se débarrasse des 

impuretés. Chaque fois que l'âme se manifeste avec l'une 

de ses caractéristiques, il la perçoit avec sa perspicacité et 

se réfugie vers son Seigneur. »1 

Al-Kalabadhi, dans son livre « Al-Tarif Li-

Madhab Ahl al-Tasawwuf », déclare : « En réalité, les 

soufis sont rattachés à la pureté, et ils sont appelés soufis 

en raison de la pureté de leurs secrets, de la clarté de leurs 

cœurs et de la lumière de leurs âmes. » 

Il ajoute également dans le même livre : « 

d’autres ont dit que les soufis sont appelés ainsi en raison 

de la pureté de leurs secrets et de la propreté de leurs 

actions. Al-Bishr ibn al-Harith a dit : “Le soufi est celui 

dont le cœur est pur pour Allah.” Et certains ont dit : 

“Le soufi est celui qui a purifié son comportement pour 

Allah, ce qui a entraîné pour lui la faveur d'Allah, exalté 

soit-Il.” »2 

 

1 « Awarif al-Ma'arif. » 
2 « Kitab al-Ta'aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf », page 21. 



43 
 

Deuxièmement : au sens de "ceux qui portent la laine." 

Certains affirment que le terme « soufisme » est 

dérivé du mot « Souf », car la désignation de ceux qui 

portent de la laine est « soufi ». Parmi ceux qui 

soutiennent cette opinion, l'on trouve l'imam al-

Suhrawardi dans « Awarif al-Ma'arif », Ibn Khaldoun 

dans sa Muqaddima, ainsi que al-Qushayri dans son 

Rissâla. Leur argument en faveur de cette attribution est 

que la laine est le vêtement des prophètes, en particulier 

de notre maître Mohammad « paix et salut sur lui » et de 

Jésus « paix sur lui », ainsi que celui des compagnons              

« que Dieu les agrée » et des suiveurs. De plus, le port de la 

laine est considéré comme une marque d'humilité, de 

modestie et de soumission. 

L'imam Abu Bakr al-Kalabadhi a déclaré : « Si 

l'on considère que l’origine de « soufi »vient du mot 

« souf » ou « laine», alors le terme est correctement 

utilisé et l'expression est correcte du point de vue 

linguistique. Cela englobe toutes les significations liées à 

l'abandon du monde, à la renonciation de l'âme à ses 



44 
 

plaisirs, à l'abandon des patries, à l'engagement dans les 

voyages, à la restriction des désirs de l'âme, à la pureté des 

transactions, à la clarté des secrets, à l'ouverture des 

cœurs et à la qualité de la compétition dans le bien »1 

Ibn Ajiba a dit : « Cette étymologie est plus 

appropriée linguistiquement et établit une connexion 

plus claire, car le port de la laine est un signe manifeste, 

tandis que leur lien à autre chose est une affaire cachée. 

Ainsi, se juger par l'extérieur est plus conforme et plus 

proche »2 

L'imam Abu Ali al-Rudhbarī a dit : «Le soufi est 

celui qui porte la laine avec pureté, nourri par des désirs 

qui l’initient au goût de l’indifférence. Il a tourné le dos 

aux attraits du monde matériel par détachement, suivant 

ainsi le chemin du Prophète Mohammad,                                     

« paix et bénédictions sur lui. »3 

 

1 “At-taʿarruf ʿalā Madhhab Ahl at-Ṣ ūfiyya”, page 9. 
2 « Iqādh al-Himmām fī Sharh  al-Ḥ ikam » 
3 « Kitab al-Ta'aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf » 



45 
 

Troisièmement : affiliation aux «  gens du banc »       
(Ahl As-soffa) 

D'autres ont affirmé que le terme "soufisme" est 

attribué aux gens de la « Souffa », un groupe de 

compagnons du Messager d’Allah « Paix et bénédictions sur 

lui » qui résidaient dans un endroit derrière les chambres 

des épouses du Prophète Mohammad dans la mosquée. 

Cet endroit a été connu sous leur nom et ils étaient 

entièrement consacrés à l'adoration et à la proximité 

spirituelle. Ce sont les pauvres émigrés qui n'avaient pas 

de refuge. Puisque cette communauté avait la nature des 

gens de la Souffa, comme mentionné, et en raison de leur 

habillement et de leur tenue, ils ont été appelés "soufis". 

L'imam Abou Bakr al-Kalabadhi a dit : « Et 

certains ont dit qu'ils ont été appelés soufis en raison de 

la similitude de leurs qualités avec celles des Ahl As-soffa 

(les gens du banc) qui étaient à l'époque du Messager de 

Dieu, « paix et bénédictions sur lui » 

Voilà les principaux avis et les plus probables sur 

l'origine de l'appellation "soufis".  

Mais d'autres théories existent, parmi lesquelles : 



46 
 

• Certains disent qu'ils ont été nommés ainsi en raison de 

leur attachement aux vertus louables et leur rejet des 

défauts blâmables. 

• D'autres affirment que le terme vient du mot grec "Sophia" 

qui signifie sagesse. 

• Certains pensent qu'il provient de "as-soufa" (une touffe 

de laine) car le soufi est comme cette laine, totalement 

soumise à la volonté de Dieu, sans libre arbitre propre, car 

tout est entre les mains de Dieu. 

• Il est également dit que le mot provient du terme "as-sifa" 

(la qualité), car leur quête consiste à s'attribuer des qualités 

louables et à délaisser celles répréhensibles. 

• D'autres encore disent que les soufis sont ainsi nommés 

parce qu'ils sont "la crème" (as-safwa), les élus de Dieu 

parmi Ses créatures. 

• Certains prétendent qu'ils sont appelés soufis parce qu'ils 

se tiennent au premier rang (as-saff al-awwal) lors de la 

prière. 

• Cependant, les avis les plus probables sont ceux qui lient 

leur nom au concept de pureté (as-safâ) ou à leur port de 

la laine (as-soûf). 

L'imam Al-Qushayri a dit : « Le soufisme est un 

nom donné à un groupe appelé soufis, indépendamment 

de l'origine ou de l'étymologie du mot »1 

 

1 “Kitâb al-Risâlah al-Qushayriyyah” p. 183. 



47 
 

L'Essence de la Science du Soufisme 

Il ressort de ce qui précède que l'essence véritable 

de la science du soufisme réside dans la mise en pratique 

sincère et véridique de la loi islamique, en cherchant la 

perfection dans toutes les actions, qu'elles soient 

apparentes ou discrètes, qu'elles concernent le cœur, 

l'âme ou le corps. Cela inclut la surveillance constante 

d’Allah dans ses paroles, ses actes et ses états intérieurs. 

C'est là la quintessence du soufisme. 

Si nous examinons la vie et les biographies des 

premiers maîtres et fondateurs du soufisme, nous les 

trouvons comme des érudits accomplis, dévoués à la 

prédication pour la voie d’Allah avec une sincérité 

exemplaire. Ils ont cheminé vers Allah en s'appuyant 

fermement sur le Livre sacré et la Sunna, et c'est ainsi que 

leurs secrets se sont révélés, que leurs lumières ont brillé, 

et que leurs traces demeurent jusqu'à ce jour, et les gens 

continuent de bénéficier de leurs enseignements jusqu'à 

nos jour.  

Le soufisme, dans sa véritable essence, consiste 

donc à acquérir la science religieuse, qui est une 

obligation individuelle pour chaque musulman et 

musulmane, conformément à la parole du Prophète, 

« paix et bénédictions sur lui », dans le noble hadith :                   



48 
 

« La quête du savoir est une obligation pour tout 

musulman »1 . Puis, il s'agit de mettre en pratique ce 

savoir acquis, tout en cherchant à développer la sincérité 

et l'authenticité dans cette voie. Cela se réalise par 

l'assistance d'Allah, et par l'engagement dans le dhikr et 

l'adoration, afin de purifier l'âme, d'élever le cœur, et de 

guérir le cœur souffrant. Il est essentiel de comprendre 

qu'il n'y a point de soufisme sans sciences, et qu'aucun 

savoir n'est d'utilité sans l'action, et aucune œuvre n'a de 

valeur sans sincérité, celui qui affirme le contraire n’a 

point part au véritable soufisme.  

Afin que le sens du soufisme soit clairement 

compris, que sa réalité se manifeste, et que sa grande 

valeur et sa noblesse soient reconnues, il est nécessaire de 

se familiariser avec les paroles des imams, des gnostiques, 

des savants et des pieux. Leurs propos nous révèlent la 

réalité claire et majestueuse de cette Voie.  

De leurs paroles, les vérités se dévoilent, les 

subtilités deviennent apparentes, et nous nous 

imprégnons de la douceur spirituelle. Nous citerons les 

paroles des imams et des savants ainsi que leurs 

témoignages sur le soufisme dans ce qui suit, si Allah le 

veut. 

 

1 Rapporté par Ibn Majah. 



49 
 

Les Énoncés des Savants sur le Soufisme 

L'Imam Abou Hanifa al-Nou’man, figure 

éminente du soufisme et de la voie spirituelle : Ibn 

‘Abidin mentionne: « L'enseignant Abu al-Qassim                    

al-Qushayri, bien qu'étant solidement ancré dans la 

doctrine et distingué dans cette voie, a rapporté avoir 

entendu l'enseignant Abu Ali al-Daqqaq dire : 'J'ai reçu 

cette voie d'Abu al-Qassim al-Nasrabadhi. »                                  

Et Abu al-Qasim a ajouté : « Je l'ai reçue de al-Shibli, qui 

l'a reçue de al-Sarrī al-Saqati, qui lui l’a reçu de al-Ma'rouf 

al-Karkhi, qui l’a reçu  de Dawoud al-Taa'i, et qui a son 

tour l’a acquise de la part de L’ imam Abou Hanifa»1 

L'imam Malik « que Dieu soit satisfait de lui »,  dit :             

« Celui qui s'adonne à la science sans embrasser le 

soufisme sombre dans la corruption, ; celui qui pratique 

le soufisme sans s'adonner à la science tombe dans 

l'hérésie ; et celui qui réunit les deux se réalise dans la 

vérité. »2 

L'imam Al-Shafi'i, « que Dieu soit satisfait de lui », 

déclare : « Trois choses m'ont été chères dans votre 

 

1 Ḥ āshiyat Ibn ʿĀbidīn = Radd al-Muh tār (1/ 60). 
2 Commentaire de Mishkat Al-Masabih par le cheikh Mulla Ali Al-Qari.  



50 
 

monde : abandonner le fardeau des artifices, traiter autrui 

avec douceur, et suivre le chemin des gens du soufisme»1  

Il ajouta : « J'ai côtoyé les soufis et j'en ai tiré profit 

de trois de leurs enseignements : leur propos : [ Le temps 

est comme une épée : si tu ne le tranches pas, il te 

tranchera.], leur affirmation : [ Si tu ne consacres pas ton 

âme au bien, elle t'occupera par le mal], et leur maxime : 

[Le néant est une protection2] »3 

L'imam Ahmad ibn Hanbal, « que Dieu soit satisfait 

de lui », dit à son fils, après avoir fréquenté l’imminant  

soufi Abu Hamza al-Baghdadi : « Mon fils, fréquente ces 

gens, car ils nous surpassent par l’abondance de leurs 

connaissances, leur observance et vigilance envers Allah, 

leur crainte révérencielle, leur ascétisme, et leur haute 

ambition. »4 

 

1 Kitâb Kashf al-Khafâ wa Muzîl al-Ilbâs _al-'Ajlûnî, p. 341. 
 
2 Cette maxime fait référence à l'idée à un concept spirituel profond dans 

le soufisme, où le « néant » ou « l'inexistence » symbolise l'effacement de l'ego et 
des désirs personnels pour se rapprocher de Dieu. Le soufi considère que se 
vider de soi-même, en renonçant à ses attachements terrestres et à son ego, est 
une forme de protection contre les tentations du monde et les illusions de 
l'existence matérielle. 

 
3 Kitâb Ta'yîd al-Haqîqah al-'Aliyyah li-l-Imâm Jalâl _ al-Suyûtî, p. 15. 
4 Kitâb Tanwîr al-Qulûb li-l-'Allâmah  _ Shaykh Amîn al-Kurdî, p. 405. 



51 
 

Il dit aussi : « Je ne connais aucun groupe meilleur 

qu’eux ». On lui rapporta que certains leur reprochaient 

d’être empreints de pudeur et de se laisser emporter par 

des états d'extase. L’imam répondit : " Laissez-les se 

réjouir avec Allah, ne serait-ce qu'un instant." » 1 

L'Imam al-Ghazali déclare : « J’ai acquis la 

certitude que les soufis sont ceux qui empruntent la voie 

d’Allah par excellence. Leur chemin est le plus droit, leur 

méthode la plus correcte, et leurs mœurs les plus pures.»2 

L'Imam al-Nawawi affirme : « Les fondements 

de la voie soufie reposent sur cinq principes : la crainte 

révérencielle d’Allah en secret et en public, l'observance 

de la Sunnah dans les paroles et les actes, le détachement 

des gens dans l'aisance comme dans l'adversité, la 

satisfaction envers Allah dans l’abondance comme dans 

la privation, et le retour vers Allah dans la prospérité 

comme dans la difficulté. »3 

 

1 Kitâb Ghidâ' al-Albâb li-Sharh Mandhûmat al-Âdâb _ el-Saffârînî, vol. 
1, p. 120. 

2 Kitāb Al-Munqidh min al-Ḍ alāl de l'Imam al-Ghazali, page 49. 
3 Kitāb Maqāṣ id al-Imām al-Nawawī fī al-Tawh īd wa al-ʿIbādāt wa Uṣ ūl 

al-Taṣ awwuf, page 20. 



52 
 

L'Imam al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam ajoute : « Les 

soufis se sont établis sur les bases inébranlables de la 

Shari'a, bases qui perdurent ici-bas et dans l’au-delà. 

Tandis que d’autres se contentent des apparences. Ce qui 

atteste de la véracité des soufis, ce sont les karâmât 

[faveurs divines] et phénomènes extraordinaires qui 

surviennent de leurs mains, fruits de la proximité divine 

et de Son agrément. Et si la science était dissociée d'un 

acte qui plaît pleinement à Allah, alors Il aurait accordé 

les faveurs divines aux mains de ceux qui la possédaient, 

même s'ils n'agissaient pas en accord avec leur science. 

Hélas, … Jamais! 1 

L'imam Taj al-Din al-Soubki déclare sous le titre 

les soufis : « Qu'Allah les préserve et les honore, et qu'Il 

nous rassemble avec eux au paradis. Les discours à leur 

sujet sont si variés qu'ils proviennent souvent d'une 

méconnaissance de leur réalité, en raison du grand 

nombre de ceux qui se réclament de cette voie.  

Ainsi, El-Sheikh Abu Mohammad al-Jouwayni a 

déclaré qu'il n'est pas correct de se prononcer sur eux, car 

il n'y a pas de limites qui leur soient attribuées. Cependant, 

il est vrai qu'ils sont ceux qui se détournent du monde et 

passent la majeure partie de leur temps dans l'adoration. 

 

1 Kitâb Noûr at-Tahqîq _ Hâmid Ṣ ughar, page 96. 



53 
 

Puis il évoqua les définitions du soufisme et conclut en 

disant : En somme, ils sont les gens d'Allah, Ses 

privilégiés, dont le souvenir appelle la miséricorde et dont 

les invocations font tomber la pluie. Qu'Allah leur 

accorde Sa satisfaction ainsi qu'à nous par leur 

intermédiaire. »1 

L'imam Fakhr al-Din al-Razi dit : « Sache que la 

plupart de ceux qui ont classé les groupes et écoles 

religieuses de la communauté n'ont pas mentionné les 

soufis, ce qui est une erreur, car l'essence de la pensée 

soufie est que le chemin vers la connaissance d’Allah est 

celui de la purification et du détachement des 

attachements matériels, et c'est un bon chemin. Les 

soufis s'engagent dans la contemplation et détachent 

leurs âmes des préoccupations corporelles, et s'efforcent 

de ne jamais laisser leur cœur ou leur esprit se détourner 

de l'évocation d’Allah dans toutes leurs actions et 

comportements, en étant toujours empreints de la plus 

grande dévotion envers Allah, le Très-Haut. Ceux-là sont 

la plus noble des fraternités humaines »  2 

L'imam al-Shatibi, que Dieu lui fasse miséricorde, 

dit : « Beaucoup d'ignorants croient que les soufis sont 

relâchés dans leur suivance et s'engagent dans des 

 

1 Kitâb Mu‘îd al-Ni‘am wa Mubîd al-Niqam, p. 119. 
2 Croyances des sectes musulmanes et des polythéistes, page 72. 



54 
 

pratiques qui ne sont pas prescrites par la Loi divine, et il 

est hors de question que les soufis croient ou disent cela. 

La première chose sur laquelle ils fondent leur voie est le 

suivi de la Sunnah et l'évitement de tout ce qui lui est 

contraire. » 1 

L'imam Jalal al-Din al-Suyuti dit : « Le soufisme, 

en lui-même, est un noble savoir, et son fondement 

repose sur la suivance de la sunna et l'abandon des 

innovations. J'ai également constaté que de nombreuses 

personnes se sont introduites dans ce domaine, 

prétendant faire partie de ses adeptes sans en être 

réellement, et ont donc introduit en lui ce qui n'en fait pas 

partie, ce qui a conduit à une mauvaise opinion sur tous.»2 

Ibn Khaldun, dans sa Muqaddima, déclare : « Ce 

savoir — c’est-à-dire le soufisme — est parmi les sciences 

récentes dans la communauté. À l'origine, la voie de ces 

gens a toujours été chez les salaf (ancêtres) de la 

communauté et les grands parmi eux, des compagnons et 

des successeurs, ainsi que ceux qui les ont suivis. C'était 

une voie de vérité et de guidance, et son fondement est 

l'adoration, l'abandon du bas-monde et de ses ornements, 

le désintéressement face aux plaisirs, aux richesses et au 

prestige auxquels la majorité s'adonne, la solitude et le 

retrait pour l'adoration. Cela était général parmi les 

 

1 Kitâb al-I'tisâm li-ash-Shâtibî. 
2 Kitâb Ta'yîd al-Haqiqa al-'Aliyya, page. 57. 



55 
 

compagnons et les ancêtres. Lorsque l'attirance pour le 

bas-monde s'est répandue au cours du deuxième siècle et 

par la suite, et que les gens ont cherché à s'associer a la 

vie mondaine, ceux qui se consacraient à l'adoration ont 

été désignés sous le nom de soufis. »1 

Dans la mesure où nous avons cité ces paroles et 

témoignages d'érudits sur les soufis et le soufisme, cela 

démontre clairement la réalité du soufisme, à savoir qu'il 

est un savoir noble, dérivé de la loi sacrée, fondé sur celle-

ci, et ne s'en écarte pas. Comment pourrait-on entendre 

dire que le soufisme est une science innovée, sans origine 

dans la Shari’a (Loi divine), et qu'il est une hérésie, et que 

ses hommes sont des hérétiques ? Ces paroles ne peuvent 

émaner que d'un ignorant débile. 

Et afin qu'aucun n'essaie de nous exposer des 

paroles de certains soufis qui vont à l'encontre de la loi 

pour les justifier, nous allons mentionner les paroles des 

grands hommes du soufisme, reconnus et respectés, 

qu’Allah leur fasse miséricorde, afin établir clairement la 

réalité du soufisme selon ses hommes et ses adeptes.  

Voici donc les paroles des connaisseurs, des imams 

du soufisme et même des fondateurs de la science du 

soufisme . 

 

1 Muqaddimat Ibn Khaldun, s. 329. 



56 
 

Propos de Gnostiques sur le Soufisme 

El-Sheikh Abdul Qadir al-Jilani « qu'Allah soit 

satisfait de lui »  dit : « Toute vérité qui n'est pas attestée 

par la Shari’a est une hérésie. Envole toi vers Al-Haqq 

(celui qui est Vrai) « qu'Il soit Glorifié » avec les deux ailes 

du Coran et de la Sunna. Entre en Sa présence en ayant 

ta main dans celle du Messager d'Allah « paix et bénédictions 

sur lui et sa famille ». L'abandon des adorations obligatoires 

est une hérésie, et la transgression des interdits est une 

désobéissance.1 

Il a également dit : « Le soufisme n'est pas une 

science acquise par les paroles et les rumeurs, mais plutôt 

par la faim, le détachement des attaches habitudes 

familières et a tout ce qui est plaisant. »2 

Sari al-Saqati , « Qu'Allah l'agrée », dit : « Le 

soufisme est un nom qui englobe trois significations : 

c'est celui dont la lumière de la connaissance n'éteint pas 

la lumière de sa piété, celui qui ne discute pas de science 

ésotérique en contradiction avec les enseignements du 

Coran et de la Sunnah, et celui dont les faveurs divines 

(karamāt) ne le poussent pas à violer les interdits sacrés 

d'Allah. »3 

 

1 Al-Fath al-Rabbani, page 179 
2 Discours numéro 75 du livre "Futuh al-Ghayb" 
3 Al-Risāla al-Qushayriyya, et Al-Sakhāwī dans Tabaqāt al-Awliyā. 



57 
 

Al-Junayd al-Baghdadi, « qu'Allah l'agrée », dit : « 

Toutes les voies sont fermées aux Homme, excepté pour 

celui qui suit les traces du Messager d'Allah, « Paix et 

bénédictions d'Allah sur lui et sa famille », qui suit sa Sunnah 

et s'engage sur son chemin. Pour celui-là toutes les voies 

du bien lui seront ouvertes. »1 

Il dit aussi, « qu'Allah l'agrée » : « Celui qui n’a pas 

appris le Coran et n’a pas étudié les récits prophétiques 

(hadiths) ne peut être pris comme modèle dans cette voie, 

car notre science est liée au Livre Saint et à la Sunnah. »2 

El-Sheikh Abou al-Qassim al-Qushayri, 

« qu’Allah lui fasse miséricorde », dit : « Tous les maîtres de 

la voie ont établi comme règle que : nul ne peut devenir 

un guide dans cette voie sans avoir une profonde maîtrise 

des sciences de la Shari’a. »3 

Il dit aussi dans l’introduction de son épître, en 

parlant des soufis : « Allah a fait de cette confrérie l'élite 

de Ses saints (awliyā'), et les a préférés à l'ensemble de Ses 

serviteurs après Ses messagers et prophètes, «  paix 

et bénédictions d'Allah sur eux ». Il a fait de leurs cœurs les 

 

1  Abu Nu'aym dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255), et Tabaqāt al-

Ṣ ofiyya, p. 159. 
2 Mentionné par Al-Qushayri dans sa Risāla (p. 19) et par Abu Nu'aym 

dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255). 
3 Livre Al-Risāla al-Qushayriyya, ( p. 2 ). 



58 
 

réceptacles de Ses secrets et les a distingués parmi la 

communauté par les premières lueurs de Ses lumières. Ils 

sont le secours a ses créatures, et, dans toutes leurs 

situations, ils agissent en conformité avec al-Ḥ aqq (celui 

qui est Vrai) par la Vérité. Il les a purifiés des impuretés 

de la nature humaine, et les a élevés au rang des 

contemplations en leur dévoilant les réalités de l'unicité 

divine. Il leur a permis d'accomplir les devoirs de la 

servitude, et leur a montré les cours de Ses décrets 

seigneuriaux. Ils se sont acquittés des obligations qui leur 

incombent et ont réalisé ce qu’Il leur a accordé par Sa 

bienveillance, en matière de guidée et de disposition. Puis 

ils sont retournés vers Allah, exalté soit-Il, avec sincérité 

et humilité, ne se reposant pas sur leurs œuvres ni sur la 

pureté de leurs états, sachant qu’Allah, « glorifié et exalté 

soit-Il », fait ce qu’Il veut et choisit qui Il veut parmi Ses 

serviteurs. Aucune créature ne peut Lui imposer de limite, 

et nul ne peut revendiquer de droit sur Lui. Sa 

récompense est une grâce qu'Il accorde au 

commencement, et Son châtiment est un décret empreint 

d'équité. et Son commandement est un jugement 

décisif.»1 

 

 

1 Introduction de Al-Risāla al-Qushayriyya, p. 1. 



59 
 

L’Imam Al-Ghazali, « qu’Allah l'agrée », dit :« Ceux 

qui empruntent la voie de d’Allah sont rare, tandis que 

ceux qui prétendent y être sont nombreux. Nous te 

révélons deux signes caractéristiques de cette voie :  

Le premier : que toutes leurs actions soient 

mesurées par la balance de la Loi sacrée (la Shari’a), et 

qu'elles soient conformes à ses prescriptions, dans ce qu'il 

entreprend ou évite, avance ou recule, car il est 

impossible de parcourir ce chemin sans se conformer à 

toutes les vertus de la Shari’a. 

Le second : nul ne l’atteint sans s’être engagé dans 

la pratique régulière des actes surérogatoires (Nawafil). 

Alors, comment pourrait y parvenir celui qui néglige les 

obligations (Farā'idh) ? »1 

El-Sheikh Abou al-Qassim Ibrahim ibn 

Mohammad al-Nasrabadhi dit : « L’essence du 

soufisme réside dans L'observance fidèle du Livre et de 

la Sunnah, l'abandon des passions et des innovations, et 

le respect des maîtres spirituels et de leurs sanctités, la 

capacité de trouver des excuses aux créatures, et la 

bienveillance envers les compagnons de la route, le 

service assidu envers eux, et l'adoption des nobles 

 

1 Mīzān al-‘Amal d'Al-Ghazali : chapitre des stations des cheminants vers 
Allah. 



60 
 

caractères, la persévérance dans les invocations régulières, 

et l’abstention de recourir aux permissions légales et aux 

interprétations complaisantes.. Nul ne s'est égaré sur ce 

chemin, si ce n'est à cause d'une corruption au 

commencement qui influence la fin. »1 

El-Sheikh Abou Bakr al-Kattani, « qu'Allah 

l'agrée », dit :  « Le soufisme est une question de 

comportement : celui qui te dépasse en comportement te 

dépasse en soufisme. »2 

L’Imam Ahmed al-Rifa'i al-Kabir dit : « La voie 

est la Shari’a et la Shari’a est la voie ; la différence entre 

les deux n’est que verbale, car la matière, la matière, le 

sens et l'aboutissement revient du pareil au même »3 

Abou Yazid al-Bustami dit : « Si vous voyez un 

homme gratifié de faveurs divines (karamāt), au point 

qu'il s’élève dans les airs, ne vous laissez pas tromper par 

lui avant de voir comment il se comporte face aux ordres 

et interdictions, à la préservation des limites et à 

l'accomplissement des devoirs de la Shari’a. »4 

 

1 Tabaqāt al-Ṣ ūfiyya, p. 159. 
2 Tabaqāt al-Ṣ ūfiyya, p. 145. 
3 Al-Burhān al-Mu'ayyad, p. 63. 
4 Al-I'tiṣ ām d'Al-Shātibī, p. 127. 



61 
 

L’Imam Abou al-Hassan al-Shadhili dit : « Si ton 

dévoilement intuitif ( Kashf )1  contredit le Coran et la 

Sunnah, alors attache-toi au Coran et à la Sunnah et 

délaisse tes révélations intérieurs.   Dis-toi en ton for 

intérieur: "Allah m’a garanti l’infaillibilité dans le Coran et 

la Sunnah, mais Il ne me l’a pas garantie dans la 

dévoilement intuitif, ni l'inspiration, ni la vision, sauf 

après les avoir confrontées au Coran et à la Sunnah." »2 

El-Sheikh Mohyiddin Ibn Arabi, « que son secret 

soit sanctifiée », dit : « Le soufisme, c’est se conformer aux 

règles de la Loi sacrée, tant extérieurement 

qu’intérieurement. Il s’agit des vertus morales, et consiste 

à traiter chaque chose comme il se doit, d’une manière 

que tu puisses te louer toi-même. »3 

Ibn ‘Ata Allah Al-Iskandarî dit : « Celui qui 

s’astreint aux règles de la Sunnah, Allah illumine son cœur 

de la lumière de la connaissance, et nul degré n'est plus 

 

1  La notion du dévoilement intuitif « kashf » "كشف" dans le Soufisme: 
désigne une forme de perception spirituelle ou mystique par laquelle certaines 
vérités sont dévoilées à l'initié. C'est une expérience intérieure de la réalité 
spirituelle, au-delà des sens ordinaires. Le terme équivalent assez connues est 
« Illumination » souvent utilisé dans la mystique chrétienne et d'autres 
traditions pour désigner une expérience intérieure par laquelle des vérités 
spirituelles ou divines sont révélées directement à l'âme. 

2 Tabaqāt al-Shādhiliyya, p. 20. 
3 Kitāb al-Budūr al-Jaliyya du Sheikh Nur al-Din al-Birifkānī, , p. 16. 



62 
 

noble que celui de suivre le Bien-Aimé, paix et salut sur 

lui, dans Ses ordres, Ses actions et Ses comportements. »1 

Sahl ibn Abdullah, « qu'Allah lui fasse miséricorde », 

dit : « Les fondements de notre voie sont au nombre de 

sept : s’attacher au Livre, suivre la Sunnah, manger du 

licite, s’abstenir de nuire, éviter les péchés, persévérer 

dans le repentir, et s'acquitter des droits2. »3 

L'Imam al-Mouhasibi, « qu'Allah lui fasse 

miséricorde », dit : « Ainsi, je suis devenu désireux de leur 

voie, m’inspirant de leurs bienfaits, acceptant leurs 

bonnes manières, aimant leur obéissance. Je ne les 

échangerais pour rien, et je ne préférerais personne à eux. 

Allah m'a ouvert une connaissance dont la vérité s'est 

manifestée, et Il a illuminé pour moi Sa grâce. Ainsi  j'ai 

espéré la délivrance pour quiconque y adhère ou l'adopte.. 

Puis je dis : J'ai la certitude que l’aide divine est 

pour ceux qui pratiquent cette voie, et j’ai vu la déviation 

chez ceux qui s’y opposent. J'ai observé que la corrosion 

s'accumule sur le cœur de ceux qui l'ignorent et la renient, 

et j'ai reconnu l'argument décisif pour quiconque en saisit 

le sens.. J'ai réalisé qu'il m'était impératif d'adhérer à cette 

 

1 Madārij al-Sālikīn d'Ibn al-Qayyim, vol. 2, p. 486. 
2 Fait référence à l'obligation de s'acquitter des droits dus aux autres, que 

ce soit envers Allah, les créatures, ou soi-même. 
3 Al-I'tisām d'Al-Shātibī, p. 127. 



63 
 

voie et de vivre selon ses principes. Je l'ai intégré dans 

mon for intérieur et j’en ai fait le fondement de ma foi, 

construisant mes actions dessus, naviguant à travers mes 

états, et j'ai demandé à Allah, le Tout-Puissant, de 

m'inspirer la gratitude pour les bienfaits qu'Il m'a 

accordés et de me donner la force d'observer les limites 

de ce qu'Il m'a permis d’apprendre., bien que je sois 

conscient de mes lacunes à cet égard et que je ne puisse 

jamais atteindre un remerciement suffisant pour Lui. »1 

El-Sheikh Abou Hafs al-Haddad, « qu'Allah lui 

fasse miséricorde », dit : « Quiconque ne pèse pas ses actions 

et ses états en tout temps à la lumière du Coran et de la 

Sunnah, et ne soupçonne pas ses pensées, ne peut être 

compté parmi les nobles de cette voie. »2 

Abou al-Hassan al-Nadawi dit : « Ces soufis 

prenaient des serments d'allégeance auprès des Nobles 

sur l'unicité d’Allah  (El-Tawhid), la sincérité (El-Ikhlass), 

le suivi de la Sunnah ( El-Ittiba’e), le repentir des péchés 

et l'obéissance à Allah et à Son Messager. Ils mettaient en 

garde contre la débauche, le mal, les mauvaises mœurs, 

l'injustice et la cruauté, et incitaient à l'acquisition de 

bonnes qualités, tout en se déchargeant des vices tels que 

l'arrogance, l'envie, la haine, l'injustice et l'amour du 

 

1 Kitāb al-Wasāyā, p. 27. 
2 Al-I'tisām d'Al-Shātibī, p. 127. 



64 
 

pouvoir. Ils prônaient la purification de l'âme et sa 

rectification, enseignant l’évocation d'Allah, le conseil 

envers Ses serviteurs, la satisfaction et le don de soi. En 

plus de cet engagement, qui symbolisait le lien profond 

entre le maître et ses disciples, ils incitaient constamment 

les gens à raviver en eux l'amour Allah, et le désir ardent 

de Son agrément, ainsi qu'une forte volonté d'améliorer 

leur âme et de changer sa condition. »1 

En ces paroles des imams et des sages se trouve une 

ampleur suffisante pour quiconque aspire à saisir la 

véritable essence du soufisme et des soufis. Si tel est le 

soufisme, quel savoir pourrait être plus noble, plus grand, 

plus majestueux et plus précieux que cette science ? 

 

 

 

 

 

 

 

1 Al-Muslimūn fī al-Hind, p. 140. 



65 
 

Les Vertus du Soufisme 

L'Imam de la voie, El-Sheikh Abdul Qadir al-

Jilani, dit dans son testament : « Et sache, ô mon fils, 

qu'Allah, le  Très-Haut, nous accorde, à toi et à tous 

les musulmans, Son soutien: Le Soufisme repose sur 

huit qualités : La première est  La Générosité (al-

sakha'), la deuxième est La Satisfaction  (al-ridha'), la 

troisième est La Patience (al-sabr), la quatrième est 

L'Indication (al-ishara), la cinquième est L'Aliénation 

(al-ghurba) , la sixième est Le Port de la Laine (libas 

al-suf), la septième est Le Voyage Spirituel (suluk),              

et la huitième est  La Pauvreté (al-faqr)  

(1) La Générosité est pour le prophète Ibrahim (paix sur lui),  

(2) La Satisfaction est pour le Prophète Ishaq (paix sur lui),  

(3) La Patience est pour le Prophète Ayyub (paix sur lui) ,  

(4) L'indication est pour le Prophète Zakariyya (paix sur lui),  

(5) L'aliénation est pour le Prophète Yusuf (paix sur lui),  

(6) Le Port de la laine est pour le Prophète Yahya (paix sur lui),  

(7) Le Voyage spirituel est pour le Prophète 'Isa (paix sur lui),  

(8) Et La Pauvreté véritable richesse est pour le Prophète d'Allah 
et Son Messager, notre bien-aimé, maître et intercesseur, le 
noble, Mohammad l'Élu « qu'Allah lui accorde paix, honneur, 
élévation et gloire». 

 

 



66 
 

Les Principe de la Doctrine Soufie 

L'Imam al-Nawawi dit : « Les fondements de la 

voie du soufisme sont au nombre de cinq : la crainte 

révérencielle d'Allah, en privé et en public, le suivi de la 

Sunnah dans les paroles et les actions, et le détournement 

des Hommes, dans la prospérité comme dans l'adversité., 

la satisfaction envers Allah, qu'Il accorde peu ou 

beaucoup, et le retour à Allah dans l'aisance comme dans 

la difficulté. »1 

L'Imam Sahl ibn Abdullah al-Tustārī dit : « Les 

fondements de notre voie sont au nombre de sept : 

s'attacher au Livre, suivre la Sunnah, manger du licite, 

s'abstenir de nuire, éviter les péchés, persévérer dans le 

repentir, et s'acquitter des droits des autres »2 

El-Sheikh Abou al-Qassim Ibrahim ibn 

Mohammad al-Nasrabadhi dit : « L’essence du 

soufisme réside dans l'observance fidèle du Livre et de la 

Sunnah, l'abandon des passions et des innovations, et le 

respect des maîtres spirituels et de leurs sanctités, la 

capacité de trouver des excuses aux créatures, et la 

bienveillance envers les compagnons de la route, le 

service assidu envers eux, et l'adoption des nobles 

 

1 El Maqāṣ id fi al-Tawh īd wa al-‘Ibādāt wa Uṣ ūl al-Taṣ awwuf, p. 20. 
2 (2) Al-I'tisām d'Al-Shātibī, p. 127. 



67 
 

caractères, la persévérance dans les invocations régulières, 

et l’abstention de recourir aux permissions légales et aux 

interprétations complaisantes. Nul ne s'est égaré sur ce 

chemin, si ce n'est à cause d'une corruption au 

commencement qui influence la fin.»1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Tabaqāt al-Ṣ ūfiyya, p. 159. 



68 
 

Les Fondements de la Doctrine Soufie 

L'Imam Abou Bakr Mohammad al-Kalabadhi 

rapporte avoir entendu Abou al-Hassan Mohammad ibn 

Ahmad al-Farsi dire : « Les piliers du soufisme sont au 

nombre de dix : Le premier est la pureté de l'unicité 

(tawhid), puis vient la bonne compréhension de l'écoute 

spirituelle  (samā‘)1, la bienveillance dans la compagnie, la 

noblesse dans l'altruisme (īthār), l'abandon du choix 

 

1  « Comprendre », un verbe qui trouve ses racines dans le latin 
"comprehendere", signifiant « saisir ensemble ». À travers ses lettres se tisse l'idée 
d'une étreinte intellectuelle, d'un geste qui ne se contente pas de toucher, mais 
qui embrasse, qui capture l'essence. "Com-", ce préfixe qui réunit, évoque une 
danse où chaque élément trouve sa place dans un tout harmonieux. 
"Prehendere", c'est l'acte de prendre, de capter, d'embrasser le monde avec 
l'esprit. Comprendre, c'est donc un voyage intérieur, une prise d'un tout, une 
lumière qui éclaire ce qui semblait auparavant éparpillé dans l'ombre. C'est 
accueillir dans l'unité ce que l'on croit fragmenté, saisir le fil invisible qui relie 
chaque nuance. 

Le « Samā‘ » ( سماع) est une écoute spirituelle, une audition sacrée au-delà 
des simples sons, où l'âme s'ouvre aux mystères de l'amour d’Allah. Dans le 
silence intérieur, le samā‘ devient une résonance profonde qui fait vibrer l'âme 
aux vérités cachées de l'existence. À travers les chants, les poèmes ou la musique, 
le cœur du soufi cherche à percevoir la beauté infinie d’Allah, s'élevant au-delà 
du monde matériel pour goûter à la présence divine.  

Comprendre et écouter s’unissent alors dans une quête commune : celle 
de la perception intérieure, là où l’intellect et le cœur fusionnent pour toucher 
au sacré. 



69 
 

personnel 1 , la promptitude à l'extase (wajd) 2 , le 

dévoilement intuitif (kashf), la multiplicité des voyages, 

le renoncement à la quête matérielle, et l'interdiction de 

thésaurisation3. 

« Purifier l'unicité » consiste à ce qu'aucune 

pensée d’anthropomorphisme ou de négation ne vienne 

altérer sa perfection.  

 

1 « l'abandon du choix » (ترك  الاختيار) est un acte de renoncement sacré, 
où l'âme du cheminant (sālik) se dépouille de sa propre volonté pour s'immerger 
entièrement dans la Volonté d'Allah. C’est une libération de l'illusion que nos 
désirs et choix émanent d'une sagesse supérieure, alors qu’ils ne sont souvent 
que les ombres de l'ego.  Dans cet abandon total, l’âme se déleste des poids du 
monde et des chaînes de ses préférences, pour devenir une mer paisible reflétant 
la lumière de l'Unique. 

2 Le wajd (وجد) est l’extase mystique qui s’empare du cœur du soufi, un 
souffle divin qui embrase l’âme et la plonge dans les profondeurs de l’amour 
d'Allah. C’est un état où le voile de l’existence s'efface, où l’ego se dissout, et où 
seul demeure l’écho vibrant de la Présence divine. Le wajd n’est pas une quête, 
mais un don, un éclat de grâce qui traverse l’esprit comme une lumière venue 
d’en haut. Il apparaît fréquemment lors de pratiques spirituelles telles que le 
samā‘ , le dhikr, ou des moments de profonde contemplation. Il n’est pas le fruit 
de la volonté humaine, mais une manifestation de la grâce d’Allah. Il peut se 
traduire par des expressions extérieures — larmes, chants, mouvements du 
corps —, mais il s'agit essentiellement d'une expérience intérieure où le cœur du 
est embrasé par la présence divine. Dans le wajd, le soufi perd toute conscience 
de soi et de ce qui l’entoure, absorbé entièrement par l'Essence d’Allah. 

3  Cela renvoie à l’accumulation des biens et des richesses, une telle 
pratique est souvent perçue comme un attachement à ce monde éphémère, un 
voile qui obscurcit la reliance à Allah. L'accumulation excessive détourne le cœur 
de la confiance totale en Sa providence (tawakkul), freinant ainsi le cheminement 
vers l'Unique. 



70 
 

« Comprendre l'écoute » consiste à écouter avec 

l’état spirituel de son l’âme, et non seulement avec 

l’intellect. 

Préférer autrui à soi-même, voilà le véritable 

« altruisme », afin que la noblesse de cet altruisme 

revient aux autres.  

Être « prompt à l'extase » réside dans un cœur qui 

n'est ni dépourvu de ce qui éveille l'extase, ni trop chargé 

de ce qui obstrue l'écoute des « zawājir » (admonitions)1 

d'al-Haqq . 

« Dévoiler les pensées », c'est scruter chaque 

pensée qui traverse le cœur, distinguant soigneusement 

ce qui provient de celui qui est Vrai (al-Haqq) et rejetant 

tout ce qui n’en émane pas.  

« Multiplier les voyages » permet de contempler 

les signes divins à travers les horizons et les contrées., 

comme Allah, « exalté soit-Il », l'a dit :  « N'ont-ils pas 

parcouru la terre pour voir ce qu'il est advenu de ceux qui étaient 

 

1  Le terme « زواجر  » « zawājir » signifie « admonitions » ou                                      
« avertissements ». Il fait référence aux rappels divins qui viennent purifier le 
cœur et le guider sur la voie droite. Ces admonitions sont des signes placés par 
Allah pour détourner l'âme de l'erreur et l'orienter vers Sa Vérité, comme des 
réprimandes bienveillantes qui protègent le cheminant de l'égarement. 



71 
 

avant eux ? »1, « Dis: Parcourez la terre et voyez comment Il a 

commencé la création »2 

Il a été dit au sujet de la parole d'Allah, exalté soit-

Il : « Dis: Parcourez la terre » , que cela signifie : voyager 

avec la lumière de la connaissance, et non sous l'ombre 

de l'ignorance. C’est un appel à rompre les liens terrestres, 

à entraîner les âmes dans la discipline spirituelle, et à 

renoncer à la quête des moyens matériels, afin que les 

cœurs s’enracinent dans la confiance totale en Allah 

(tawakkul),  

Quant à « l'interdiction de thésaurisation », elle 

s'applique à certaines situations, non aux obligations 

prescrites concernant la quête du savoir et des sciences, 

comme le Prophète, paix et salut sur lui, a dit à propos de 

l'homme des gens de la Souffa qui est mort en laissant un 

 

1 Sourate Ar-Rum : verset 9 
2 Sourate Al-‘Ankabut : verset 20 



72 
 

dinar, le Messager d'Allah, paix et bénédictions sur lui, a dit : 

“ Pour si peu.” 1»2 

 

Je dit « la bonne compagnie consiste à se comporter 

avec douceur et bienveillance envers autrui, en effaçant 

toute mauvaise action par des bonnes, surtout envers sa 

famille, ses proches et ses voisins. Quant à l'abandon du 

choix personnel, il consiste à  placer toute sa confiance 

en Allah, Lui confiant pleinement ses affaires, tant 

intérieurement qu’extérieurement, dans l'apparence 

comme dans le secret de l'âme..» Sheikh Mukhlif El-Qadiri 

 

 

1 Ce hadith fait référence à l'un des « Ahl al-Souffa », ces compagnons 
pauvres qui résidaient dans la mosquée du Prophète « paix et bénédictions sur lui » 
et vivaient dans le dénuement, se contentant de la charité et de ce qu'Allah leur 
accordait.  

Lorsque cet homme est décédé, on découvrit qu'il avait laissé un dinar. 

Le Prophète « paix et bénédictions sur lui »  a alors dit : « كيتان » (kaitān), ce qui 
signifie « tout ça pour ça »ou « pour si peu ». Cette expression était un doux 
reproche, signifiant que, même si la somme était modeste, elle était en 
contradiction avec l'idéal de détachement et de renoncement total que les « Ahl 
al-Souffa » étaient censés incarner. Ils vivaient dans un état de dévotion 
complète et de confiance absolue en Allah, sans s'attacher aux biens matériels. 

Ce hadith illustre que, bien que l'accumulation de biens ne soit pas 
interdite en soi, pour ceux qui ont fait vœu de pauvreté et qui s'en remettent 
entièrement à Allah, cela peut refléter un manque de confiance en la providence 
divine (tawakkul). 

 
2 Al-Taʿaruf li-Madhhab Ahl al-Taṣ awwuf, p. 90. 



73 
 

Abou Talib al-Makki dit dans son ouvrage                              

Qut al-Qulub : « Quatre choses forment la base de 

l’édifice du soufisme et par elles sa structure se trouve 

renforcée : la première est la faim, puis la veille, ensuite 

le silence, et enfin la retraite. Ces quatre sont une prison 

pour l'âme, un resserrement et une contrainte pour la 

dompter, car elles affaiblissent ses traits négatifs, et à 

travers elles ses actions deviennent meilleures. Chacune 

de ces quatre pratiques a une influence bénéfique sur le 

cœur. »1 

 

1 La faim : Dans la tradition soufie, la faim n’est pas simplement un 
manque de nourriture, mais une discipline spirituelle. Le fait de réduire ses 
besoins physiques par le jeûne ou la limitation de l’alimentation permet 
d’affaiblir les désirs de l’âme (nafs), la rendant ainsi plus réceptive à la lumière 
divine. La faim aide à purifier le cœur et à briser les attaches au monde matériel, 
libérant l’esprit pour une contemplation plus profonde d’Allah. 

 
La veille : consiste à priver l’âme de sommeil excessif, est une pratique 

courante chez les soufis. En restant éveillé pour la prière, la méditation, ou le 
dhikr pendant la nuit, le soufi consacre des moments privilégiés à Allah, dans un 
état de quiétude et de sérénité où le monde est endormi. Cette pratique affûte la 
vigilance spirituelle et renforce la connexion avec le Divin, car la nuit est un 
temps propice à l'intimité avec Allah. 

 
Le silence : une forme de purification de la langue, qui permet de 

détourner l’âme des distractions inutiles et des paroles futiles. En cultivant le 
silence, le soufi s’efforce de purifier ses pensées et son cœur, concentrant son 
attention uniquement sur Allah. Ce silence extérieur mène à un silence intérieur, 
où l’âme devient réceptive aux vérités spirituelles. C’est un moyen d’éviter les 
maux du langage et d’ouvrir la porte à la sagesse. 

 
La retraite : l'acte de se retirer du monde extérieur pour se concentrer 

entièrement sur Allah. En s’isolant des distractions de la société et des besoins 
matériels, le soufi crée un espace propice à la méditation profonde, au dhikr, et 



74 
 

L'Imam Al-Ghazali rapporte que Sahl ibn 

Abdullah al-Tustārī a dit : « Les abdal1 ne sont parvenus 

à leur rang que par la faim, la veille, le silence et la retraite 

»2 

L'imam Al-Suhrawardi déclare : « Les maîtres 

sont unanimes sur le fait que l'essence de leur voie repose 

sur quatre choses : la modération dans l'alimentation, la 

réduction du sommeil, la limitation des paroles et la 

retraite loin des êtres.»3 

 

 

 

à l’introspection. La retraite est une façon de se reconnecter à son être intérieur 
et de se rapprocher d’Allah, en détachant son cœur des préoccupations terrestres 
pour se fondre dans la lumière divine. 

 
Ces quatre pratiques — la faim, la veille, le silence et la retraite — 

ne sont pas de simples exercices, mais des portes vers l'invisible. Par elles, l'âme 
se dépouille du superflu et s'affine pour goûter aux mystères du Divin. C’est en 
se retirant du monde que le soufi trouve en lui la vérité la plus pure : l'abandon 
de l'ego pour l’étreinte silencieuse de l’Unique. Dans ce dépouillement, chaque 
souffle devient une prière, chaque instant, une rencontre avec l’éternité. 

1  Le terme « abdal » « الأبدال » désigne, dans la tradition soufie, un 
groupe d'élus ou de saints qui occupent un rang éminent parmi les serviteurs les 

plus proches d'Allah. Ils portent ce nom parce qu’ils « remplacent » (بدل) ceux 
qui décèdent, assurant ainsi la continuité spirituelle à travers les âges. Leur 
présence, bien qu’invisible aux yeux des gens ordinaires, est essentielle pour la 
guidance spirituelle de l’humanité. Ces âmes ont atteint un degré incomparable 
de pureté, de dévotion et de proximité avec Allah, et leur existence constitue un 
pilier de soutien fondamental pour la communauté spirituelle. 

 
2 « Sharh al-Hikam al-‘Ata'iyya » de Al-Sharnubi, p. 26. 
3 « La Revivification des Sciences de la Religion » vol. 3, p. 79. 



75 
 

Shaykh al-Akbar Muhyi al-Din Ibn Arabi a dit : 

« Les piliers de la voie sont au nombre de quatre : le 

silence, la faim, l'isolement et la veille. De ces quatre naît 

la connaissance de l'Essence divine, de l'âme, du monde 

et du tentateur. Lorsque l'homme s'éloigne des créatures 

et de son propre ego, que ses paroles se taisent pour 

laisser place à l’évocation du Nom sacré, qu'il détourne 

les besoins du corps pour nourrir l'esprit, et qu'il veille 

tandis que le monde sommeille, alors ces qualités, réunies 

en lui, transforment son humanité en une nature 

angélique, sa servitude en royauté, sa raison en intuition 

sensible, son absence en une présence éclatante, et ce qu'il 

cache en lui devient lumière manifeste, et son for 

intérieur se révèle à l’extérieur. »1 

Il dit aussi dans son livre Hilyat al-Abdal,: 

« Un de nos amis m'a raconté : "Une nuit, alors que j’étais 

dans mon lieu de prière, ayant terminé mon « wird », la 

tête reposée entre mes genoux tout en évoquant Allah, je 

sentis soudain quelqu’un soulever mon tapis de prière et 

étendre à sa place un autre tapis en natte, me disant : 

« Prie dessus ». Bien que la porte de ma maison fût 

fermée, une certaine crainte m’envahit. Alors il me dit : 

« Celui qui trouve refuge auprès d'Allah ne craint rien.». 

Puis il ajouta : « Crains Allah en toute circonstance ». 

 

1 « Faydh al-Qadîr », vol. 2, p. 429. 



76 
 

Inspiré par sa voix, je demandai : « Ô mon maître, par 

quoi les abdal deviennent-ils abdal ? « Il me répondit : 

« Par les quatre choses qu’a mentionnées Abou Talib 

dans ( al-Qut )1 : le silence, la retraite, la faim, et la veille ». 

Puis il s’en alla, et je ne sais ni comment il est entré, ni 

comment il est sorti, alors que la porte de ma maison était 

fermée". »2 

Al-Sha'rani dit dans « Al-Anwar al-Qudsiyya » :                               

« Les piliers du soufisme sont au nombre de quatre : la 

faim, la veille, la retraite et le silence. Certains les ont 

réunis dans ce vers : 

« La demeure de la sainteté, en ses fondements érigée, 

Par nos maîtres, les abdal, d’un rang élevé. 

Dans le silence et la retraite ils résident, 

Dans la faim et la veille, leur pureté s’affirme. » 

 

1 Le titre complet de cet ouvrage est « Qūt al-qulūb fī mu‘āmalat al-

maḥbūb wa-waṣf ṭarīq al-murīd ilā maqām al-tawḥīd » est un ouvrage 
spirituel majeur écrit par Abu Talib al-Makki, un érudit et mystique soufi du 10e 
siècle. Le titre se traduit par "la nourriture des cœurs sur la manière de se 
comporter avec le bien-aimé et la description de la voie du murīd vers la 
station de la profession de l’unicité divine". Ce livre traite principalement de 
la purification de l'âme, de l'ascétisme (zuhd), des pratiques de dévotion et des 
voies menant à la proximité d'Allah. C'est un texte influent dans la tradition 
soufie qui a fortement inspiré d'autres savants tels que l'imam Al-Ghazali. Il est 
notamment apprécié pour ses réflexions profondes sur la foi, le repentir, la 
sincérité et le détachement du monde. 

2 Faydh al-Qadîr, vol. 3, p. 168. 



77 
 

Il dit dans Al-‘Ouhoud :« Celui qui néglige l’un de 

ces quatre principes ne pourra jamais accomplir 

pleinement son état dans la voie. » 

Ahmed ibn Sahl, qu'Allah lui fasse miséricorde, a 

dit : « Tes ennemis sont au nombre de quatre : le bas-

monde, dont l’arme est tes semblables1, et dont la prison 

est la retraite ; le diable, dont l’arme est la satiété, et dont 

la prison est la faim ; l’âme, dont l’arme est le sommeil, et 

dont la prison est la veille ; les passions, dont l’arme est 

la parole, et dont la prison est le silence. »2 

Le Shaykh Ahmed ibn ‘Ajiba al-Hassani dit : « Il 

a été dit que les piliers du soufisme sont au nombre de 

trois : la rencontre (el-ijtima) 3 , l'écoute (el-samā‘) et 

l'observance fidèle (el-ittibā‘) »4 

 

 

 

1  Un autre terme convenable pour “  ْالخَلق ” “ al-khalq ” dans ce 
contexte pourrait être  “créatures” ou “les êtres créés humains et autres”   

2 Sharh al-Hikam al-‘Ata'iyya par Al-Sharnubi, p. 26. 
3  Al-ijtima‘ : Ce terme signifie « la rencontre » ou « l’assemblée ».                    

Dans le contexte soufi, il fait référence à la réunion des cœurs ou à la 
communion spirituelle entre les disciples et les maîtres.  

4 Al-Bah r al-Madīd fī Tafsīr al-Qurʾān al-Majīd, vol. 2, p. 615. 



78 
 

La source du soufisme et ses critère 

Quant à la source de ses fondements, de ses 

principes et de ses vertus, elle puisent dans le Coran et la 

noble Sunna, les enseignements des justes, les 

illuminations des connaisseurs, ainsi que dans les efforts 

dévoués des savants pratiquants, toujours en accord avec 

les préceptes du Livre, de la Sunna, des traditions 

authentiques et des recommandations pieuses.                           

Le soufisme ne s’écarte jamais de cette voie pure, et 

malgré les innovations qui ont pu s’y glisser, il en est aussi 

innocent que le loup l’était du sang de Youssouf « que la 

paix soit sur lui ». 

Nous avons, en effet, exposé tout ce qui touche à 

cette noble science : sa définition, ses fondements, ses 

origines, sa position parmi les autres sciences, sa véritable 

nature, ses bases, et son statut. Ainsi, le lecteur possède 

désormais une vision complète et éclairée de cette science 

sublime. 

Il apparaît clairement que le soufisme est une 

science légitime, noble et d'une grande envergure dans la 

religion, profondément enracinée dans le Livre et la 

Sunna, comme l’ont attesté les grands érudits de cette 

communauté. Dès lors, il nous est possible d'affirmer que 

le soufisme se mesure par un critère précis, nous 

permettant de distinguer la vérité de l’erreur, le juste du 

déviant. 



79 
 

À travers cette échelle rigoureuse, nous sommes 

capables de reconnaître les sincères des prétendants. Ce 

critère n'est autre que le Livre d’Allah et la Sunna de Son 

Messager « que la paix et les bénédictions soient sur lui et sa 

famille », ainsi que les états et mœurs des pieux 

prédécesseurs, des Compagnons, des Imams de la noble 

famille prophétique, des savants et des connaisseurs qui 

ont contribué à l’établissement et à la consolidation de 

cette science sacrée. 

En nous appuyant sur ce critère infaillible, nous 

pouvons distinguer la vérité de l'illusion. Sache que tout 

ce qui contredit les principes que nous avons exposés 

n'appartient en rien au soufisme, et celui-ci s’en dissocie 

complètement. Cela a été clarifié par de nombreux 

maîtres de la voie soufie. 

Les paroles des savants et des savant que nous 

avons citées précédemment suffisent à elles seules, mais 

nous en rappellerons quelques-unes ici, afin qu’elles 

servent de preuve à tout soufi qui s’éloignerait du chemin 

de la vérité, du Livre et de la Sunna. Elles seront pour 

nous une échelle fiable, et pour ceux qui prétendent sans 

véracité, une preuve irréfutable. Écoute donc la sagesse 

des gnostiques. 

Le Shaykh ‘Abd al-Qadir al-Jilani, qu'Allah 

l'agrée, a dit : « Toute vérité qui n’est pas attestée par la 

shari’a est une hérésie. Vole vers Allah (al-Haqq) ( exalté 

soit-Il ), avec les deux ailes du Coran et de la Sunna. Entre 



80 
 

en Sa présence en tenant la main du Messager d'Allah, 

(paix et bénédictions sur lui  et sa famille). Abandonner les 

obligations prescrites est une hérésie, et commettre des 

interdits est une désobéissance. »1 

L’Imam Al-Ghazali, « qu’Allah l'agrée », dit :« Ceux 

qui empruntent la voie de d’Allah sont rare, tandis que 

ceux qui prétendent y être sont nombreux. Nous te 

révélons deux signes caractéristiques de cette voie :               

Le premier : que toutes leurs actions soient 

mesurées par la balance de la Loi sacrée (la Shari’a), et 

qu'elles soient conformes à ses prescriptions, dans ce qu'il 

entreprend ou évite, avance ou recule, car il est 

impossible de parcourir ce chemin sans se conformer à 

toutes les vertus de la Shari’a.    

Le second : nul ne l’atteint sans s’être engagé dans 

la pratique régulière des actes surérogatoires (nawafil). 

Alors, comment pourrait y parvenir celui qui néglige les 

obligations (farā'id) ? »2 

 

 

1 Al-Fath al-Rabbani, p. 179 
2 Mīzān al-‘Amal d'Al-Ghazali : chapitre des stations des cheminants vers 

Allah. 



81 
 

Abou Yazid al-Bustami dit : « Si vous voyez un 

homme gratifié de faveurs divines (karamāt), au point 

qu'il s’élève dans les airs, ne vous laissez pas tromper par 

lui avant de voir comment il se comporte face aux ordres 

et interdictions, à la préservation des limites et à 

l'accomplissement des devoirs de la Shari’a. »1 

El-Sheikh Abou al-Qassim Ibrahim ibn 

Mohammad al-Nasrabadhi dit : « L’essence du 

soufisme réside dans L'observance fidèle du Livre et de 

la Sunnah, l'abandon des passions et des innovations, et 

le respect des maîtres spirituels et de leurs sanctités, la 

capacité de trouver des excuses aux créatures, et la 

bienveillance envers les compagnons de la route, le 

service assidu envers eux, et l'adoption des nobles 

caractères, la persévérance dans les invocations régulières, 

et l’abstention de recourir aux permissions légales et aux 

interprétations complaisantes.. Nul ne s'est égaré sur ce 

chemin, si ce n'est à cause d'une corruption au 

commencement qui influence la fin. »2 

Sari al-Saqati , « Qu'Allah l'agrée », dit : « Le 

soufisme est un nom qui englobe trois significations : 

c'est celui dont la lumière de la connaissance n'éteint pas 

la lumière de sa piété, celui qui ne discute pas de science 

 

1 Al-I'tiṣ ām d'Al-Shātibī, p. 127. 
2 Tabaqāt al-Ṣ ūfiyya, p. 159. 



82 
 

ésotérique en contradiction avec les enseignements du 

Coran et de la Sunnah, et celui dont les faveurs divines 

(karamāt) ne le poussent pas à violer les interdits sacrés 

d'Allah. »1 

Il dit aussi, « qu'Allah l'agrée » : « Celui qui n’a pas 

appris le Coran et n’a pas étudié les récits prophétiques 

(hadiths) ne peut être pris comme modèle dans cette voie, 

car notre science est liée au Livre Saint et à la Sunnah. »2 

Al-Junayd al-Baghdadi, « qu'Allah l'agrée », dit : « 

Toutes les voies sont fermées aux Homme, excepté pour 

celui qui suit les traces du Messager d'Allah, « Paix et 

bénédictions d'Allah sur lui et sa famille », qui suit sa Sunnah 

et s'engage sur son chemin. Pour celui-là toutes les voies 

du bien lui seront ouvertes. »3 

L'Imam Sahl ibn Abdullah al-Tustārī dit : « Les 

fondements de notre voie sont au nombre de sept : 

s'attacher au Livre, suivre la Sunnah, manger du licite, 

s'abstenir de nuire, éviter les péchés, persévérer dans le 

repentir, et s'acquitter des droits des autres »4 

 

1 Al-Risāla al-Qushayriyya, et Al-Sakhāwī dans Tabaqāt al-Awliyā. 
2 Mentionné par Al-Qushayri dans sa Risāla (p. 19) et par Abu Nu'aym 

dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255). 
3  Abu Nu'aym dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255), et Tabaqāt al-

Ṣ ofiyya, p. 159. 
4 (2) Al-I'tisām d'Al-Shātibī, p. 127. 



83 
 

L'Imam al-Nawawi dit : « Les fondements de la 

voie du soufisme sont au nombre de cinq : la crainte 

révérencielle d'Allah, en privé et en public, le suivi de la 

Sunnah dans les paroles et les actions, et le détournement 

des Hommes, dans la prospérité comme dans l'adversité., 

la satisfaction envers Allah, qu'Il accorde peu ou 

beaucoup, et le retour à Allah dans l'aisance comme dans 

la difficulté. »1 

El-Sheikh Abou Hafs al-Haddad, « qu'Allah lui 

fasse miséricorde », dit : « Quiconque ne pèse pas ses actions 

et ses états en tout temps à la lumière du Coran et de la 

Sunnah, et ne soupçonne pas ses pensées, ne peut être 

compté parmi les nobles de cette voie. »2 

L’Imam Abou al-Hassan al-Shadhili dit : « Si ta 

dévoilement intuitif ( Kashf )3  contredit le Coran et la 

Sunnah, alors attache-toi au Coran et à la Sunnah et 

délaisse tes révélations intérieurs.   Dis-toi en ton for 

intérieur: "Allah m’a garanti l’infaillibilité dans le Coran et 

la Sunnah, mais Il ne me l’a pas garantie dans la 

 

1 El Maqāṣ id fi al-Tawh īd wa al-‘Ibādāt wa Uṣ ūl al-Taṣ awwuf, p. 20. 
2 Al-I'tisām d'Al-Shātibī, p. 127. 
3  La notion du dévoilement intuitif « kashf » "كشف" dans le Soufisme: 

désigne une forme de perception spirituelle ou mystique par laquelle certaines 
vérités sont dévoilées à l'initié. C'est une expérience intérieure de la réalité 
spirituelle, au-delà des sens ordinaires. Le terme équivalent assez connues est 
« Illumination » souvent utilisé dans la mystique chrétienne et d'autres 
traditions pour désigner une expérience intérieure par laquelle des vérités 
spirituelles ou divines sont révélées directement à l'âme. 



84 
 

dévoilement intuitif, ni l'inspiration, ni la vision, sauf 

après les avoir confrontées au Coran et à la Sunnah." »1 

L'Imam al-Tusi a dit : « Celui dont les fondations ne 

sont pas solidement ancrées dans trois piliers est trompé, 

même s'il marchait dans les airs, parlait avec sagesse, ou 

recevait l'approbation des élites et des foules. Ces trois 

piliers sont : d'abord, fuir tout ce qui est interdit, grand 

ou petit ; ensuite, accomplir fidèlement toutes les 

obligations, qu'elles soient faciles ou difficiles ; et enfin, 

abandonner ce monde à ceux qui s'y attachent, que ce soit 

en peu ou en abondance, sauf ce dont le croyant ne peut 

se passer. »2 

Dans les paroles des savants et des gnostiques 

mentionnées précédemment, il y a de quoi clarifier les 

fondements du soufisme. Il en résulte que le référentiel 

et la norme  dans cette noble science est le Coran et la 

Sunna, ainsi que les états et les récits des connaisseurs de 

la Vérité.  Ce qui est en accord avec le Livre, la Sunna et 

la voie des maîtres est notre chemin et notre méthode. 

Quant à ce qui les contredit, nous nous en dissocions 

complètement. 

 

1 Tabaqāt al-Shādhiliyya, p. 20. 
2 Al-Luma' p. 409 



85 
 

Il nous incombe de saisir que l’essence ultime du 

soufisme réside dans la marche sur les pas du Messager 

d'Allah, «  paix et bénédictions sur lui et sa famille », ainsi que 

des pieux prédécesseurs et des connaisseurs d'Allah. Leur 

quête nous guide vers la purification de l’âme, la sérénité 

du cœur et la pureté de l’esprit, telles que désirées par 

Allah le tout puissant. Cependant, cette quête ne peut être 

atteinte que par une observance fidèle, tant dans la forme 

apparente que dans la profondeur cachée de l’être, de 

leurs enseignements, dans les paroles, les actes et les états, 

où chaque souffle devient un reflet de leur vérité. 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

Les prétendants du soufisme 

Il ressort de notre étude précédente que le soufisme est 

une science d'une noble valeur et d'une importance immense. 

Cependant, à l'instar des autres sciences, il a été récemment 

éprouvé par une poignée de prétendus soufis qui y sont entrés 

sans en faire véritablement partie, de la même manière que 

l'Islam, à ses débuts, a été éprouvé par les hypocrites, qui 

cachaient leur mécréance tout en affichant la foi. Comme on 

le dit, toute règle a ses exceptions. Ainsi, les ennemis du 

soufisme ont exploité l'existence de ces intrus pour en ternir 

l'image, le discréditer et étouffer son souffle parmi les gens, 

bien qu'ils sachent pertinemment que le soufisme est innocent 

de leurs agissements. Ceci constitue une grande injustice et 

une calomnie flagrante. 

Le soufisme, dans ce sens, est semblable à toutes les 

autres sciences. De la même manière que la science du hadith 

a été altérée par des imposteurs qui ont introduit des hadiths 

mensongers attribués au Prophète « paix et bénédictions sur lui », 

les sciences de la théologie, de l’histoire, du droit et de bien 

d’autres disciplines ont également été entachées par des 

individus étrangers à leurs véritables enseignements. Le 

soufisme, de la même manière, a été éprouvé par ces 

prétendants. Toutefois, chaque science a son référentiel, et 

celui du soufisme est désormais clair, Et sa réalité est 

lumineuse, comme nous l'avons montré. 



87 
 

L'Imam al-Suyuti a dit : « Le soufisme, en lui-

même, est une science noble, fondée sur l'observance de 

la Sunna et le rejet des innovations. Mais j’ai constaté que 

de nombreuses personnes étrangères à cette voie se sont 

fait passer pour ses adeptes, y introduisant des pratiques 

qui n’en font pas partie, ce qui a conduit à une mauvaise 

opinion sur l’ensemble des soufis. » 

Si nous méditons sur les paroles de l’Imam al-Suyuti, 

la vérité paraît assez claire. C'est exactement ce qui s'est 

produit : des individus sont entrés dans le soufisme, se 

contentant des apparences tout en délaissant l’essence et 

les principes fondamentaux. Ils se sont nommés soufis, 

et certains d'entre eux se sont même placés en position 

de cheikh, attirant des disciples qui les ont suivis. Ils se 

sont perdus et ont égaré ceux qui les suivaient, faisant 

porter au soufisme le fardeau de leurs mauvaises actions. 

Cela illustre parfaitement la parole d’Allah, exalté soit-Il, 

dans la sourate des Hypocrites :  

« Et quand tu les vois, leurs corps t'émerveillent; 

et s'ils parlent tu écoutes leur parole. Ils sont comme 

des bûches appuyées contre des murs ».1 

 

1 Sourate Al-Munafiqun, verset 4 



88 
 

Si tu pénétrais dans leurs cœurs et dans leur for 

intérieur, tu ne trouverais même pas une once de foi. Ils 

se sont placés en tête de la chaire sans avoir fourni 

d'effort ni lutté contre eux-mêmes, devenant ainsi des 

formes et des corps dépourvus de cœurs, des langues sans 

éthique. Ils ont seulement embellit leur apparence tout en 

souillant leur essence. 

Si tu pouvais explorer leur profondeur, tu n'y 

découvrirais même pas une parcelle de foi. Ils se sont 

élevés à la chaire sans avoir combattu ni assoupli leurs 

âmes, devenant ainsi des silhouettes sans essence, des 

corps sans âmes, des discours dépourvus de sagesse. Ils 

n'ont soigné que leur apparence tout en souillant la pureté 

de leur essence. 

Shaykh ‘Abd al-Qadir al-Jilani dit : « Les gens se 

divisent en quatre catégories, et parmi eux se trouve celui 

qui possède une langue sans cœur. Il parle de sagesse sans 

agir, appelle les gens à Allah tout en s'en éloignant. Il 

condamne les défauts des autres tout en persistant dans 

les siens. Il se montre pieux aux yeux des gens, mais se 

dresse devant Allah, exalté soit-Il, dans la gravité de ses 

péchés lorsqu'il est seul, tel un loup vêtu de belle robes.  

 

 



89 
 

C'est de celui-ci que le Prophète, «  paix et bénédictions 

sur lui », a mis en garde en disant : « Ce dont je crains le 

plus pour ma communauté, un hypocrite au langage 

savant »1  

Éloigne-toi de cet individu et hâte-toi de le fuir, afin 

que la douceur de son discours ne te séduise point, car 

cela pourrait te consumer dans le feu de ses péchés et te 

détruire par la puanteur de son for intérieur et de son 

cœur. »2 

Cette image que nous a dépeinte le Shaykh ‘Abd                  

al-Qadir al-Jilani, « que son secret soit sanctifié », nous offre 

un portrait clair des prétendus soufis, et combien sont-ils 

nombreux aujourd'hui, qu'Allah nous préserve, ainsi que 

vous. 

À mesure que ces imposteurs se multipliaient, leurs 

actions se révélant toutes contraires au Coran et à la 

Sunna, et même aux fondements du véritable soufisme, 

les gens ont commencé à ressentir le danger qu'ils 

représentent et à s'en méfier. Conscients de cette menace, 

ces individus n'ont eu d'autre choix que de s'attaquer aux 

écrits des soufis, altérant et déformant les principes et les 

méthodes établies par les maîtres de la voie, pour les 

 

1 Rapporté par Ahmad d'après Omar, ( hadith authentique). 
2 Futūḥ al-Ghayb, Article 33. 



90 
 

adapter à leurs propres désirs, leurs divergences et leurs 

intérêts. Ils ont ainsi introduit dans le Soufisme des 

éléments qui n'en font pas partie, le tout en s'appropriant 

le nom de soufisme. Après un certain temps, ils ont créé 

un soufisme nouveau, sans lien avec le soufisme 

authentique.  

Nous avons déjà évoqué, dans notre étude sur le 

référentiel et les bases du soufisme, les paroles des 

gnostiques qui suffisent à distinguer les imposteurs des 

véritables adeptes. Nous allons en rappeler quelques-unes 

ici pour renforcer cette vérité 

Abou Yazid al-Bustami dit : « Si vous voyez un 

homme gratifié de faveurs divines (karâmât), au point 

qu'il s’élève dans les airs, ne vous laissez pas tromper par 

lui avant de voir comment il se comporte face aux ordres 

et interdictions, à la préservation des limites et à 

l'accomplissement des devoirs de la Shari’a. »1 

L’Imam Al-Ghazali, « qu’Allah l'agrée », dit :« Ceux 

qui empruntent la voie de d’Allah sont rare, tandis que 

ceux qui prétendent y être sont nombreux. Nous te 

révélons deux signes caractéristiques de cette voie :  Le 

premier : que toutes leurs actions soient mesurées par la 

balance de la Loi sacrée (la Shari’a), et qu'elles soient 

 

1 Al-I'tiṣ ām d'Al-Shātibī, p. 127. 



91 
 

conformes à ses prescriptions, dans ce qu'il entreprend 

ou évite, avance ou recule, car il est impossible de 

parcourir ce chemin sans se conformer à toutes les vertus 

de la Shari’a. Le second : nul ne l’atteint sans s’être engagé 

dans la pratique régulière des actes surérogatoires 

(Nawafil). Alors, comment pourrait y parvenir celui qui 

néglige les obligations (farā'id) ? »1 

El-Sheikh Abdul Qadir al-Jilani « qu'Allah soit 

satisfait de lui »  dit : « Toute vérité qui n'est pas attestée 

par la Shari’a est une hérésie. Envole toi vers Al-Haqq 

(celui qui est Vrai) « qu'Il soit Glorifié » avec les deux ailes 

du Coran et de la Sunna. Entre en Sa présence en ayant 

ta main dans celle du Messager d'Allah « paix et bénédictions 

sur lui et sa famille ». 

Parmi les exemples de leurs déviances, on trouve a 

déformation des rassemblement de dhikr (cercles) vers 

des pratiques éloignées du Livre et de la Sunna, la mixité 

des hommes et des femmes dans ces assemblées, les 

discours déviants qui contredisent la Loi divine, 

l’introduction de la doctrine de l'Immanence (Houloul) 

et de l'Union (Ittihad)2, l’abandon de l’apprentissage des 

 

1 Mīzān al-‘Amal d'Al-Ghazali : chapitre des stations des cheminants vers 
Allah. 

2 Littéralement, « ittihad » signifie union ou fusion. Dans ce contexte, 
cela il fait référence à l'idée que l'âme de l'adepte peut atteindre un état d'unité 
avec Allah, où il n'y a plus de distinction entre le créateur et la créature 



92 
 

sciences religieuses, ainsi que le délaissement des Sunan 

prophétiques (traditions) et des comportements vertueux 

recommandés. Sans oublier les ajouts et les altérations 

dans les écrits des savants et des gnostiques. 

L'Imam al-Sha’rani, « que la miséricorde d'Allah soit 

sur lui », a dit : « Parmi les bienfaits qu'Allah, « exalté et béni 

soit-Il », m'a accordés, il y a ma patience face aux envieux 

et aux ennemis qui ont inséré dans mes écrits des propos 

contraires à l'apparence de la shari’a. Cela s'est produit 

lorsque j'ai composé le livre  (Al-Bahr al-Mawrud sur 

les pactes et les engagements)1. Les savants des quatre 

écoles en Egypte y ont apposé leur approbation, et les 

gens se sont empressés de le copier, produisant ainsi près 

de quarante exemplaires. Jaloux de cela, Les envieux, 

jaloux de cela, ont rusé avec certains de mes compagnons 

naïfs, empruntant une de leurs copies du livre, puis en ont 

recopié quelques carnets et les leur ont restitués., y 

insérant des croyances erronées, des questions contraires 

 

  L'immanence, ou « hulul », fait référence à la croyance que Dieu peut 
être présent dans le monde et dans les cœurs des êtres humains. Contrairement 
à une vision transcendente de Dieu, où Il est complètement séparé de Sa création, 
l'immanence souligne que le Divin est omniprésent et actif dans le monde 
matériel par son être et pas uniquement son Savoir Eternel. 

1  Al-Bahr al-Mawrud ( البحر  المورود) est un ouvrage écrit par l'Imam               
al-Shaarani, un grand savant soufi. Le titre de ce livre peut se traduire par 
"L'Océan de l'abondance" ou "L'Océan déversé". Cet ouvrage est centré 

sur les pactes et engagements spirituels, appelés mou’âhadât ( والعهود  المواثيق  ), que 
les disciples soufis doivent respecter dans leur cheminement vers Allah. 



93 
 

au consensus des musulmans, ainsi que des histoires et 

des moqueries sur Juha1 ainsi que sur  Ibn al-Rawandi2. 

Ils ont soigneusement inséré ces ajouts dans plusieurs 

passages du livre, au point que cela semblait provenir de 

l'auteur lui-même. Ils ont ensuite distribué ces carnets sur 

le marché des livres lors du jour de marché, un lieu de 

rassemblement pour les étudiants en sciences religieuses. 

En voyant mon nom sur ces carnets, certaines personnes, 

dépourvues de crainte d'Allah, les ont achetés et les ont 

montrés aux savants de l'Université d'Al-Azhar, 

provoquant ainsi une grande fitna (discorde). Pendant 

près d'une année, la rumeur s'est répandue dans les 

mosquées, les marchés et les maisons des princes. Mais, 

« loué soit Allah », des savants comme le Shaykh Nasr al-

Din al-Qani, le Shaykh de l'islam El-Hanbali et le 

Shaykh Shihab al-Din al-Halabi m’ont défendu. Tout 

 

1  Juha (ou Djeha) est un personnage légendaire bien connu dans le 
folklore arabe, turc et persan, souvent décrit comme un homme astucieux ou 
parfois naïf, dont les histoires sont empreintes d’humour, mais souvent pleines 
de leçons morales. Juha est une figure populaire dont les récits sont racontés à 
travers le monde musulman, et ses aventures sont parfois utilisées pour faire 
passer des critiques subtiles sur la société ou les comportements humains. 

2  Ibn al-Rawandi (827-911),  est une figure historique controversée 
dans l'histoire de la pensée islamique. Philosophe et théologien, il est surtout 
connu pour ses critiques de la religion et des doctrines islamiques, ainsi que pour 
ses idées hétérodoxes. Autrefois mu'tazilite (école théologique se distinguent par leur 
approche rationnelle de la foi et leur insistance sur l'importance de la raison dans 
l'interprétation des textes religieux), il se serait plus tard opposé aux enseignements 
islamiques traditionnels, ce qui lui a valu d'être rejeté par les savants de l'époque. 
Son nom est souvent associé à des critiques acerbes de l'islam, ce qui le place à 
l'opposé des figures spirituelles comme les soufis et les savants traditionnels. 



94 
 

cela se déroulait sans que je n'en sois informé, jusqu'à ce 

qu'un ami du Caire m'informe de la situation. J'ai alors 

envoyé la copie originale annotée par les savants pour 

qu'ils l'examinent, et ils ont constaté qu'elle ne contenait 

aucune des falsifications des envieux. »1 

De même, des altérations et des falsifications ont 

touché le livre Al-Ghounya du Shaykh Abd al-Qadir 

al-Jilani, « paix d'Allah sur lui ». Ils y ont introduit la 

croyance en l'anthropomorphisme2, cherchant à défendre 

leur propre doctrine, tout en déformant la réputation et 

les avis du Shaykh concernant les sujets sur croyance. Ils 

lui ont également attribué des histoires et des récits qui 

ne peuvent en aucun cas être considérés comme 

véridiques. 

De même, des altérations et des falsifications ont été 

insérées dans les écrits du Sheikh Muhyiddin Ibn Arabi, 

« que la miséricorde d'Allah soit sur lui », comme l'ont 

confirmé de nombreux savants.  

 

1  Al-Lata'if al-Minan, vol. 2, p. 190. 
2  l'anthropomorphisme, en arabe ( عقيدة  المجسمة) (al-mujassima), fait 

référence à l'idée qu’Allah possède des attributs ou des caractéristiques 
physiques semblables à celles des êtres humains. Cette croyance attribue à Allah 
une forme ou des qualités corporelles, comme avoir des mains, un visage, ou 
s'asseoir sur un trône de manière littérale. 



95 
 

L'éminent juriste hanafite, Ibn Abidin, auteur de 

l'une des plus grandes encyclopédies du droit hanafite, a 

ainsi déclaré : « Ce qui est prépondérant à mes yeux 

concernant ce qui est mentionné dans les ouvrages du 

Sheikh Ibn Arabi et qui contredit la loi islamique, c'est 

qu'il s'agit de mensonges inventés contre lui. C'est 

pourquoi l'auteur de Ad-Durr al-Mukhtar écrit : « Mais 

ce dont je suis certain, c'est que certains juifs ont forgé 

ces mensonges contre le Cheikh, que la miséricorde 

d'Allah soit sur lui. » 

Ibn Taymiyah lui-même reconnaît que des 

falsifications ont été introduites dans les écrits 

concernant el-Sayyida Rabi'a al-A’dawiyya 1 , lorsqu'il 

affirme : « Quant à ce qui a été attribué à Rabi'a, à propos 

de sa prétendue déclaration qualifiant la Kaaba de "l'idole 

adorée sur terre », cela est un mensonge contre Rabi'a, la 

croyante pieuse. 

Le résultat de tout cela est que nous devons dire à 

ceux qui combattent le soufisme qu'il leur incombe d'être 

justes et équitables, et de distinguer entre les faux 

 

1 Rabi'a al-Adawiyya (714–801), également connue sous le nom de Rabi'a 
al-Basri, est l'une des figures féminines les plus importantes du soufisme. Elle 
est née à Bassorah, en Irak, dans une famille pauvre, et est devenue célèbre pour 
sa piété, son ascétisme et sa dévotion totale à l'amour divin. Rabi'a est souvent 
considérée comme l'une des premières mystiques soufies à avoir introduit et 
développé le concept de l'amour désintéressé pour Allah. 



96 
 

prétendants au soufisme et les véritables maîtres soufis. 

Car Allah, exalté soit-Il, a dit dans Son noble Livre :                   

« Or, personne ne portera le fardeau d'autrui »1 Il est 

impératif de ne pas confondre les vertueux avec les 

imposteurs. 

Dans ce que nous avons exposé sur la véritable 

nature du soufisme dans les pages précédentes, il y a assez 

pour celui qui cherche la guidance et souhaite atteindre la 

vérité.  

Nous avons clarifié la réalité du soufisme et établi 

pour lui la balance légale qui permet de discerner les 

véritables soufis de leurs prétendus disciples. Cela est 

suffisant pour faire la distinction entre les vrais maîtres et 

les imitateurs. 

 

 

 

 

 

 

1 Sourate Fâtir : verset 18 



97 
 

La multiplicité des voies soufies 

Sache, mon frère cheminant, qu'Allah, « exalté soit-

Il », te guide ainsi que moi, que la multiplicité des voies 

soufies et les divergences dans certaines branches, des 

pratiques et des méthodes sont des réalités naturelles et 

acceptées par les plus grands savants, car la divergence 

est une sagesse et une loi universelle. 

Il y a de nombreux détracteurs du soufisme qui 

utilisent la multiplicité des voies soufies et leurs 

divergences sur certains points comme prétexte pour les 

critiquer, se basant sur la parole d'Allah : « Et voilà Mon 

chemin dans toute sa rectitude, suivez-le donc, et ne 

suivez pas les sentiers [qui vous écartent de Sa voie] »1 

Si ces personnes se donnait la peine de revenir à 

l'interprétation de ce verset béni, elle trouverait que les 

« sentiers » interdits dans ce verset sont les sentiers du 

diable qui mènent à la mécréance et à l'égarement. 

Quant aux voies soufies, elles ne font pas partie de 

ces sentiers. Nous avons déjà clarifié cela précédemment, 

et il apparaît clairement qu'elles sont parmi les voies du 

Miséricordieux, celles qu’Allah nous a ordonné de suivre, 

 

1 Sourate Al-An'am : verset 153 



98 
 

d'adhérer à, et nous a encouragés à emprunter. Celui qui 

cherche la vérité et la guidance trouvera son chemin vers 

cela. 

Allah, « exalté soit-Il », a dit dans Son Livre révélé : 

« Et ceux qui luttent pour Notre cause, Nous les 

guiderons certes sur Nos chemins. Allah est en vérité 

avec les bienfaisants ».1  

Et Il dit « exalté soit-Il » : « Par ceci (le Coran), Allah 

guide ceux qui recherchent Son agrément vers les 

chemins de la paix et les fait sortir des ténèbres à la 

lumière, par Sa permission, et les guide vers un chemin 

droit. »2 

Il apparaît clairement à travers ces versets qu'il 

existe des sentiers du bien et des sentiers du mal, des 

voies de guidance et des voies d'égarement. Et toutes les 

voies ne sont donc pas blâmables, ni ne conduisent à la 

mécréance et à l'égarement, qu'Allah, « exalté soit-Il », nous 

en préserve. 

Ainsi, l'argument de l'opposant qui utilise ce verset 

pour critiquer la multiplicité des voies soufies est invalidé, 

d'autant plus que nous avons déjà clarifié la nature 

 

1 Sourate al-Ma'ida : verset 16 
2 Sourate Al-Ma'idah : verset 16 



99 
 

véritable du soufisme, son statut juridique et tout ce qui 

y est lié. 

En vérité, la voie soufie, dans son essence, consiste 

à pratiquer la Shari’a avec sincérité. En cela, il devient 

évident que la voie, dans son sens authentique, loin des 

innovations et des déviations qui y ont été introduites à 

travers les âges, est l'un des sentiers de la guidance divine. 

La diversité et les divergences dans les voies soufies 

ne concernent que les branches, les bonnes mœurs et les 

méthodes d'éducation. Le soufisme, à cet égard, est 

similaire aux autres sciences islamiques. 

Il est bien connu que les savants ont divergé en 

matière de jurisprudence, de principes, de hadith, de 

théologie et d'exégèse, mais ils sont tous unanimes sur les 

principes fondamentaux communs à tous les musulmans. 

Les divergences ne se situent que dans les branches 

secondaires, et cela n'implique aucun reproche juridique, 

bien au contraire, c'est une miséricorde pour les gens et 

une facilité pour le musulman dans ses affaires religieuses. 

La science de la spiritualité soufie traite des mœurs, 

des états des cœurs et des âmes. Les gens diffèrent par 

leurs états, leurs âmes, leurs esprits et leurs cœurs. 

Certains sont purs, d'autres impurs, et ils varient selon les 

pays, les environnements, les cultures et les éducation. Il 

est donc naturel que des divergences existent dans les 



100 
 

méthodes d'éducation et de formation spirituelle. Chaque 

maître des écoles spirituelles soufies a établi sa propre 

méthode en fonction de sa vision et de son expérience 

mystique, qu'il a lui-même reçue de ses nobles maîtres, 

« qu'Allah sanctifie leurs secrets ». 

Ajoutons à cela que la diversité au sein du soufisme 

découle, en tout état de cause, des divergences 

scientifiques, doctrinales et théologiques, ce qui est 

naturel. Cela était déjà évident dans la méthode des 

nobles compagnons, malgré leur éducation par le 

Messager d'Allah « paix et salut sur lui et sa famille ». 

Pourtant, ils différaient dans de nombreuses questions 

scientifiques, comportementales et doctrinales. 

Ces divergences n'ont jamais été préjudiciables à 

l'histoire de cette communauté, car ils étaient tous 

d'accord sur les principes fondamentaux scientifiques, 

doctrinaux et comportementaux. Tout le reste dépendait 

de la compréhension propre à chacun d'entre eux. 

Sache que la diversité des voies soufies découle en 

réalité des différences entre les imams qui ont fondé ces 

voies et ces méthodes. Si nous prenons quelques 

exemples parmi ces imams, cela nous éclairera sur la 

nature et la cause de ces divergences. 

Ainsi si nous examinons la vie de l'imam Al-Ghazali, 

de l'imam Al-Jilani, de l'imam Al-Rifa'i, de l'imam Al-



101 
 

Badawi, de l'imam Al-Dusuqi, de l'imam Al-Shadhili, de 

l'imam Al-Khalwati, de l'imam Al-Naqshbandi, de l'imam 

Al-Suhrawardi, de l'imam Al-Tijani, et d'autres imams des 

voies soufies, nous constaterons des différences entre 

eux sur le plan des écoles de jurisprudence,  et parfois 

même doctrinales, ainsi que selon leur lieu de naissance, 

leur origine, l'école comportementale dans laquelle ils ont 

été formés, et la situation politique et économique de 

chaque époque et pays liés à l'un d'entre eux. Cela nous 

mènera à la conclusion qu'il est impossible que leurs 

méthodes d'éducation soit les mêmes. Il est inévitable 

qu'il y ait des différences dans les méthodes. 

Cela est clairement apparu dans les divergences 

entre les compagnons, les successeurs, et les successeurs 

des successeurs. Les méthodes comportementales ont 

divergé en fonction des circonstances. Par exemple, celui 

qui a été formé dans l'école des califes bien-guidés et des 

grands compagnons diffère de celui qui a été formé dans 

une autre école, parmi les compagnons venus plus tard, 

en termes de science, de comportement, de piété et de 

crainte pieuse. 

Pour ces raisons, les méthodes et les mœurs ont 

divergé d'une voie à une autre et d'une méthode à une 

autre, chaque imam des voies ayant établi une méthode 

d'éducation adaptée. N’est-ce pas ce que faisait le 

Prophète « paix et salut sur lui et sa famille ».  



102 
 

Plusieurs hommes venaient lui demander des 

conseils, et à chaque fois il donnait une recommandation 

différente en fonction de la situation du demandeur.  

Le Messager d'Allah « paix et salut sur lui et sa 

famille » possédait une clairvoyance inégalée, et il 

apportait le remède approprié à chaque demandeur. Il en 

est de même pour les ces hommes pieux , ces guides 

accomplis à qui Allah a accordé la science et la 

clairvoyance, et qui ont atteint la pleine réalisation de 

l'héritage prophétique. Ainsi, les méthodes d'éducation 

ont varié d'un Sheikh à un autre, mais tous sont restés 

unis sur les principes et les fondements sur lesquels les 

voies soufies sont construites, et qui sont tirés du Livre 

et de la Sunnah. 

Un détracteur pourrait dire : « Regarde les 

adeptes des voies soufies, il y a entre eux des divisions et 

des discordes, tant au niveau des disciples que des 

maîtres. »  

Nous lui répondons : ceci n’est ni une mesure 

fiable ni un prétexte pour critiquer les voies soufies, tant 

que leur fondement reste sain. Les écarts au sein des 

branches ne signifient pas la corruption de la racine. 

 



103 
 

Retourne à l’histoire de la communauté, si tu le 

souhaites, et observe combien de choses les musulmans 

ont changées après le Prophète, « paix et bénédictions soient 

sur lui et sa famille ». Les compagnons eux-mêmes ont 

divergé sur de nombreuses questions. 

Regarde aujourd'hui l'état des musulmans, leurs 

divisions et leurs scissions. L'Islam est-il jugé d'après les 

actions déviantes des individus, des groupes, voire des 

nations entières lorsqu'elles s'égarent ? Bien sûr que non. 

L'Islam reste une religion de perfection, quels que soient 

les changements opérés par les musulmans eux-mêmes. 

Ainsi en est-il du soufisme et des voies soufies. Peu 

importe ce que tu observes en termes de déformation et 

de corruption à notre époque, l’essence du soufisme 

demeure pure et noble.  

Il y a encore de nombreux maîtres et méthodes du 

soufisme qui ont préservé la droiture de la voie originelle 

sur laquelle elles ont été fondées, et ceux qui se sont 

écartés ou ont dévié de cette voie ne leur ont causé aucun 

tort, tout comme c’est le cas dans les autres sciences. 

Tout comme il y a eu des déviations et des dérives 

dans certaines écoles de jurisprudence, de théologie, de 

hadith et d'autres sciences, donnant naissance à des sectes 

égarées qui ont affaibli le corps de la communauté, il en 

est de même pour certaines voies soufies qui se sont 



104 
 

écartées de la voie originelle. Par conséquent, il est injuste 

pour un musulman sensé de juger le soufisme et les voies 

soufies en se basant sur ces hérétiques, tout en ignorant 

le véritable fondement.  

Le soufisme demeure solidement enraciné, 

remontant à l'époque de nos maîtres prédécesseurs, 

empreints de piété et de sagesse, et rien ne pourra 

ébranler ces racines, ni les ennemis malveillants, ni ceux 

de ses propres disciples qui ont dévié. Le soufisme restera 

ainsi jusqu'à ce qu'Allah en décide autrement. 

Il convient de savoir que les voies soufies sont, dans 

leur essence, le résultat des efforts des maîtres spirituels 

pour établir les méthodes les plus efficaces, les plus 

rapides, les plus directes et les plus sûres pour mener à 

Allah, « exalté soit-Il ». Il est donc naturel qu'il y ait des 

différences entre ceux qui se livrent à ces efforts, en 

fonction des époques, des lieux et des personnes. 

Cependant, les principes fondamentaux, les sources et les 

lois restent les mêmes : le Coran, la Sunna, les traces des 

prédécesseurs pieux, des grands imams et des 

connaisseurs. Tous convergent vers une seule finalité : 

purifier l'âme, préserver la pureté du cœur, atteindre la 

satisfaction d'Allah, « exalté soit-Il », et suivre la tradition 

du Messager d'Allah, « paix et bénédictions soient sur lui ». 



105 
 

Les voies Soufies diffèrent seulement en ce qui 

concerne les invocations, les pratiques spirituelles, les 

règles de conduite, et les méthodes d'auto-discipline. 

Telle est la vérité que les ennemis du soufisme tentent de 

dissimuler, cherchant à diviser les voies soufies en 

factions pour mieux les accuser d'égarement. Cependant, 

le soufisme n'est pas une secte, mais un chemin éducatif 

et spirituel qui permet de réaliser l'essence de la Shari’a. 

Cela, nous l'avons déjà bien clarifié dans le premier 

chapitre de ce livre, pour ceux qui ont un cœur et une 

raison ouverts à la vérité. 

Après toutes ces clarifications, il apparaît que celui 

qui cherche la vérité la trouvera éclatante, brillante 

comme le soleil au zénith. Personne ne s’en écarte à 

moins d’être égaré et trompeur. Quant à celui qui 

recherche le faux, il ne cherchera que les ambiguïtés. 

Qu'Allah nous en préserve, ainsi que vous. 

 

 

 

 

 

 



106 
 

Epilogue de l’auteur 

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très 

Miséricordieux. 

Louange à Allah Celui Qui par Sa grâce, Son assistance et Sa 

faveur s’accomplissent les bonnes œuvres, et par Qui, les objectifs 

sont atteints. Que la prière et la paix soient sur le Maître des maîtres, 

l’ultime, notre Maître Mohammad, « gloire de toute la création, 

ainsi que sur sa famille et ses compagnons ». 

Ensuite, je déclare, moi, le serviteur humblement dépendant 

de la miséricorde de son Seigneur, Al-Sayyid Al-Sharif Mukhlif Ibn 

Yahya Al-Ali Al-Hudhayfi Al-Qadiri Al-Shafi'i Al-Husseini, avoir 

achevé, par la grâce d’Allah, cette noble épître en ce jour béni, dans 

ma demeure située à Alexandrie, le samedi 19 Rabi‘ al-Awwal de 

l'an 1444 de l’Hégire, correspondant au 15 octobre 2022. 

Je demande à Allah, le Très-Haut, de faire de ce travail une 

source de bien et de bénéfice pour tous ceux qui le liront, et de 

l’inscrire à mon crédit ainsi qu’à celui de mes parents et de mes 

maîtres. Qu’Il l’accepte de ma part avec une bonne acceptation. Et 

que la prière et la paix d’Allah soient sur notre Seigneur 

Mohammad, ainsi que sur sa famille et ses compagnons.  

Louange à Allah, Seigneur des mondes. 

Serviteur de la Voie Al-Qadiriyya Al-Aliya, 

Mukhlif Al-Ali Al-Hudhaifi Al-Qadiri Al-Husseini 

Égypte – Alexandrie : 19/3/1444 H – 15/10/2022. 



107 
 

Épilogue du Traducteur 

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très 

Miséricordieux. Toute louange Lui revient, car c'est par Sa 

miséricorde que les œuvres se réalisent et les objectifs nobles 

se concrétisent. Que la paix et les bénédictions soient sur 

notre noble Prophète Muhammad, le sceau des prophètes, 

ainsi que sur sa famille pure et ses compagnons honorables. 

Je rends grâce à Allah, exalté soit-Il, pour m'avoir 

permis d'achever cette traduction et de rendre accessible la 

sagesse de nos maîtres soufis. Cet effort humble est destiné à 

guider ceux qui cherchent la purification spirituelle et à 

parvenir à Allah. 

Je tiens à exprimer ma profonde gratitude à ma femme 

pour sa relecture et ses corrections précieuses. Son soutien 

constant a été une source d'inspiration tout au long de ce 

projet. Mes remerciements vont également à mon frère 

Miloud El-Qadiri, dont les conseils et l'aide m'ont été d'une 

grande valeur. Que leurs efforts soient récompensés. 

Qu'Allah accepte cet effort, qu'Il pardonne mes 

erreurs, et qu'Il en fasse une source de lumière pour tous ceux 

qui le liront. 

 

Serviteur de la voie : Salah Eddine Ibn Sa ‘id El-Qadiri 

Lyon – France : 30 Rabi al Awwal, 1446H - 03 Octobre, 2024 



108 
 

Table des matières 

Introduction de l'auteur............................................................. 5 

Définition du soufisme et des soufis ....................................... 6 

Définition du soufi .................................................................. 11 

Histoire et origines du soufisme ........................................... 15 

Au sujet de la science du soufisme ....................................... 32 

La place de la science du soufisme ....................................... 36 

L’Affiliation du Soufisme ....................................................... 40 

Premièrement : La pureté, qui est l'opinion la plus 

correcte et la plus convaincante : ................................................ 40 

Deuxièmement : au sens de "ceux qui portent la laine."

.......................................................................................................... 43 

Troisièmement : affiliation aux «  gens du banc »       (Ahl 

As-soffa) ......................................................................................... 45 

L'Essence de la Science du Soufisme ................................... 47 

Les Énoncés des Savants sur le Soufisme ........................... 49 

Propos de Gnostiques sur le Soufisme ................................ 56 

Les Vertus du Soufisme ......................................................... 65 

Les Principe de la Doctrine Soufie ....................................... 66 

Les Fondements de la Doctrine Soufie ............................... 68 

La source du soufisme et ses critère ..................................... 78 

Les prétendants du soufisme ................................................. 86 

La multiplicité des voies soufies............................................ 97 

Epilogue de l’auteur .............................................................. 106 

Épilogue du Traducteur ....................................................... 107 



109 
 

 


