Série des Missives de [a Lumicre E[-%diriyya

['EPITRE HUDAYFIENNE
SUR
L'ESSENCE DU SOUFISME ET DES SOUFIS

Compi[és, Organisés et Commentés par

Mukh[if Yahya Al-Ali Al—O@diri

Traduit par

Salah Eddine 1bn Said Al-Qadiri

U%v



Collection des Epitres de la lumiére El-Qadiriyya

L'EPITRE HUDAYFIENNE

SUR

L'ESSENCE DU SOUFISME ET DES SOUFIS




Titre du livre :

L'épitre Hudayfienne sur I'essence du soufisme et des soufis

Collection: Les Missives de la lumiere EI-Qadiriya.
Auteur : Sheikh Mohammad Yahia Al-Ali EI-QADIRI.
Editeur : Dar an-Nour al-Qadiriya

Nombre de pages : 90

Numéro d'édition : Premiere édition.

Date de l'édition : 1446H — 2024.

BREEER

Disponible chez : Dar an-Nour al-Qadiriya
Téléphone & WhatsApp : 00201204193623
Site web : www.alkadriaalalia.com

Email : mkhlef@hotmail.com

®®ER

Tous droits réservés a
I'auteur.

Toute reproduction,
diffusion, ou
modification sans
autorisation préalable
est strictement interdite.



mailto:mkhlef@hotmail.com




Introduction de I'auteur

Au nom d'Allah, le Tout-Miséricordieux, le Trés-Miséricordieux

Louange a Allah, Seigneur des mondes, et que les
salutations et bénédictions les plus parfaites soient sur le
maitre des premiers et des derniers, envoyé en miséricorde
pour les mondes, notre prophéte et maitre Mohammad, ainsi
que sur sa famille et I'ensemble de ses compagnons.

Cela dit : Voici une épitre concise dans laquelle j'expose
ce que tout musulman et cheminant a besoin de savoir pour
comprendre la science du soufisme et saisir la véritable
essence des soufis. J'ai déployé tous mes efforts pour clarifier
tout ce qui touche au soufisme, en abordant sa définition, son
origine, son sujet, les fruits de sa pratique, sa finalité, ainsi que
les propos des savants et des gnostiques a son sujet. J'ai
¢galement expliqué son statut et la 1égitimité de s'y engager,
en énongant ses principes, ses piliers et ses vertus, afin que
tout cela soit limpide pour chaque musulman.

Je me suis efforcé de le débarrasser de tout ce qui s'y est
infiltré, en réfutant ses détracteurs et en me dissociant de ceux
qui s'en réclament a tort, eux qui s'évertuent a déformer son
histoire et celle de ses Hommes, qui l'ont fondé et établi sur
le Livre d'Allah, « Exalté soit-il », et la Sunna de Son Messager
« paix et bénédictions sur lui ». Je prie le Tres-Haut de me guider
vers ce qu'll aime et agrée, 1l est en vérité le Protecteur et le
Tout-Puissant. Et qu'Allah répande Ses prieres sur notre
maitre Mohammad , ainsi que sur sa famille et ses
compagnons. Louange a Allah, Seigneur des mondes.



Définition du soufisme et des soufis

Les opinions concernant la définition du soufisme
sont multiples, mais toutes convergent vers un seul
concept, émanant d'une méme lumiere. Cette diversité
d'opinions n'est qu'une preuve de la grandeur et de la
haute estime pour le soufisme, sinon les savants
n'auraient pas vari¢ dans leurs définitions. En effet, c’est
I'une des sciences les plus riches en significations.
Les divergences parmi les savants proviennent de leurs
différentes perceptions et états d'ame a son égard.
Chacun décrit ce qu'il connait de ce savoir et ce qu'il en a
approché. Leur situation est comparable a celle de
personnes rassemblées autour d'une haute montagne,
désireuses de la décrire. Chacune d'elles la décrit selon
l'angle par laquelle elle la voit, la touche et la percoit.

Le Hafizh Abu Na'im al-Asfahani mentionne
dans son livre « Hilyat al-Awliya » une définition du
soufisme dans presque chaque biographie, son ouvrage
comportant plus de deux mille biographies | Quant a
al-Qushayri, i recensa dans son épitre plus d’une
cinquantaine de définitions provenant des maitres soufis
antérieurs.



De méme, L'Imam al-Sarraj al-Tusi a mentionné
dans « al-Louma’a » que ces définitions dépassent le
nombre de cent.

El-Sheikh al-Suhrawardi affirme : « Les propos des
maitres sur la nature du soufisme dépassent les mille, et
ils ont méme rapporté que les définitions citées dans ce
domaine s'élévent a environ deux mille.? »

Sheikh Ahmad Zarrouq dit : « Le soufisme a été
défini, dessiné et interprété de manicre a atteindre pres de
deux mille définitions, toutes se référant a la sincérité
d'orientation vers Allah ; et ne sont que différentes
facettes de cette notion. »’

Nous allons ici mentionner les définitions les plus
importantes et les plus célebres transmises par ces saints,
qu’Allah les agrée.

L'Imam al-Junaid définit le soufisme ainsi
« Le soufisme est l'usage de toutes les vertus et I'abandon
de toutes les vices. » Il ajoute : « Le soufisme est
I’évocation d’Allah en groupe, I'extase a l'écoute, et une
pratique conforme a la observance fidele [du Coran et
de la Sunna. »*

Val-Luma' de al-Tusi, p. 47.

2'Awarif al-Ma'arif, p. 81.

3 Les Principes du Soufisme — Deuxi¢me Principe
4 Al-Risala Al-Qushayriya (2/442)



Sheikh Ma'rouf al-Karkhi déclare : « Le soufisme
est I'engagement dans la vérité et le désespoir de ce qui
est entre les mains des Hommes »'

Hujjat al-Islam, Imam al-Ghazali, dit
« Le soufisme : c'est dépouiller le cceur pour Allah le
Tres-Haut et mépriser tout ce qui lui est étranget. »”

Sheikh Abdul Qadir al-Jilani dit : « Le soufisme
est la sincérité envers EI-Haqq (le Véritable) et la bonne
conduite envers toutes ses créatures. »’

Mohamed ben Ali al-Kattani affirme : « Le
soufisme est la vertu ; celui qui excelle en vertu excelle en
soufisme. »*

Sheikh Muhyiddin Ibn Arabi précise : « Le
soufisme consiste a2 se conformer aux lois sacrées, tant
extérieurement quintérieurement. »°

L'Imam Abu al-Hasan al-Shadhili le définit
comme : « Un entrainement de I’ame a ’adoration, et sa
soumission aux décrets de la Seigneurie.»’

1 Al-Risala Al-Qushaytiya (2/441)

2 Hikayat al-Sufiyya, pp. 25-26.

3 al-Ghunya li-Talibi Tariq al-Haqq, p. 606.

4 Al-Risala Al-Qushaytiya (2/397).

> Les épitres d’Ibn Arabi, p. 541.

¢ Nur al-Tahqiq de Shaykh Hamid Saghir, p. 93.



El-Sheikh Abu Bakr al-Shibli dit : « Le soufisme,

C’est étre en présence d'Allah sans préoccupations»1

El-Sheikh al-Darani affirme : « Le soufisme est le
fait d’accomplir des actions que seul (el Haqq) le
Véritable connait, et d’étre en permanence avec Lui dans

un état que Lui seul connait. »*

Amr ibn Othman al-Makki déclare : « Le soufisme
est d'étre, a chaque instant, dans I'état qui lui convient le

mieux a cet instant »°

El-Sheikh Ahmad ibn Zarrouq dit : « Le soufisme
est un savoir qui vise rectifier les cceurs et a les consacrer
exclusivement a Allah, tout en s’écartant de tout ce qui
lui est étranger, tandis que le figh « La Jurisprudence »
sert a rectifier les actions, a2 maintenir l'ordre, et a faire
apparaitre la sagesse dans les jugements et les principes,
et la science de 'unicité (Tawhid) permet de vérifier les
prémisses par les preuves et d'orner la foi par la certitude, ,
tout comme la médecine préserve les corps et la

rammaire corrige la lanoue »*
g

! Al-Risala Al-Qushayriya (2/442)

2 al-Madkhal ila al-Tasawwuf de Al-Mahdali, p. 79.
3 al-Madkhal ila al-Tasawwuf de Al-Mahdali, p. 71.
* Qawa'id al-Tasawwuf, Principe 13.



El-Sheikh Ibn Ajiba déclare : « Le soufisme est
une science qui enseigne comment cheminer vers la
présence du Roi des rois, purifier son intérieur des vices
en les parant de toutes sortes de vertus, son
commencement est la connaissance, puis vient ’action, et
sa fin une grace et don divin.y'

Sheikh al-Islam Zakariya al-Ansari dit : « Le
soufisme est une science qui permet de connaitre les états
de purification des ames, du raffinement des mceurs, et
de l'embellissement de l'extérieur et de l'intérieur, afin
d'atteindre le bonheur éternel »*

Ibn Khaldoun mentionne dans sa Muqaddima :
« Se dévouer a l'adoration, se retiter vers Allah
Ye Tres-Haut’, se détourner des ornements de ce bas-
monde, renoncer a ce que la majorité des gens
poursuivent comme les plaisirs, la richesse et la gloire, et
s'isoler des créatures dans la retraite pour se consacrer a
’adoration»’

! Mi'raj al-Tashawwuf ila Haqaiq al-Tasawwuf, p. 4.

2 Al-Risala Al-Qushayriya, p. 7.

3 « Histoire des Berberes et des dynasties musulmanes de 1'Afrique
septentrionale » d'Ibn Khaldun

10



Définition du soufi

El-Sheikh Abdul Qadir al-Jilani dit : « Le mot
«soufi» est, a l'origine, "saoufi", tiré du mot arabe
"slladl" (la purification). Cela signifie que c'est un
serviteur qu’Allah (El-Haqq)!, ‘exal#é soit-I/, a purifié.
C'est pourquoi on dit que le soufi est celui qui est pur des
vices de I'ame, libéré de ses blames, empruntant des voies
louables, attaché aux vérités, sans que son cceur ne

s'attache a 'une des créatures. »?

El-Sheikh Ahmed al-Rifa'i al-Kabir affirme
« Le soulfi est celui dont le cceur s'est purifié des impuretés

des mondes et qui ne se voit aucun mérite sur autrui »’

Il déclare également dans ses sages réflexions :
« Le soufi ne suit que le chemin du noble Messager
« Que la paix et la bénédiction d’Allab soient sur lui» et ne fonde

ses actions et ses repos que sur son exemple »

L'Imam al-Suhrawardi dit : « Le souft est celui qui

est en purification constante. purifiant continuellement

! Le Véritable
2 Al-Ghunya, vol. 2, p. 272.
3 Al-Burhan al-Mu'ayyad, p. 69.
11



son temps des troubles par la purification de son cceur
des souillures de I'ame, et cela lui est facilité par son
besoin constant a son Seigneur. C'est par ce besoin
continuel qu'il purifie toutes impuretés. Chaque fois que
'ame s'agite, révélant une de ses facettes, il la per¢oit par
son discernement pénétrant et s'en détourne vers son
Seigneur. Il tient ainsi son Seigneur en veille sur son ceeur,
et son cceur en veille sur son ame. Allah, exalté soit-11, dit :
« O croyants! ! Soyez - fermes en justice, témoins pour Allah, méne
st cela va a [l'encontre de vous-mémes, de vos parents ou de vos
proches. Que ce soit un riche ou un panvre, Allah est plus apte a
les protéger. Ne suzvez pas done vos passions, de peur que vous ne
soyez, justes. 7 vous vous détonrnez, ou refusez de témoigner, sachez
gun' Allah est parfaitement informé de ce que vous faites »'. Cette
permanence avec Allah sur son Ame est la réalisation du

soufisme. »?

L'Imam Sahl ibn Abdullah al-Tustari déclare :
« Le soufi est celui qui s'est purifi¢ des troubles, qui s'est
rempli de réflexion, qui s'est détaché des hommes pour
se consacrer a Allah, et pour qui l'or et l'argile sont

égaux »’

! Sourate An-Nisa'a (Les femmes), verset 135
2 ‘Awarif al-Ma‘arif.
3 Al-Ta‘arruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf, p. 9.
12



L'I'mam Abu Ali al-Rudhbari dit : « Le soufi est
celui qui a revétu la laine avec pureté, fait gotter a ses
passions l'amertume du renoncement, tourne le dos au
monde, et suit le chemin du Prophete « Que la paix et la
bénédiction d’Allab soient sur lui »'

I’imam el Sarraj dit : « Si l'on te demande : qui
sont en réalité les soufis ? Réponds : ce sont ceux qui
connaissent Allah et Ses décrets, qui agissent selon ce
qu'll leur a enseigné, et qui réalisent ce pour quoi Il les a

assigné. »”

Dhu al-Nun al-Misri affirme: « Le soufi ; lorsqu'il
s'exprime, dévoilent par ses paroles les vérités; et lorsqu'il
se tait, ses actions témoignent de son détachement de la

vie d’ici-bas »°

On dit: que les soufis sont ceux qui ont la plus
grande part dans I'imitation du Messager d’Allah, paix et
bénédictions sur lui, et sont les plus dignes de raviver sa
tradition. Ils suivent parfaitement son exemple et
adoptent ses nobles caracteres en faisant revivre sa

Sunna.*

! Tabaqat al-Shafi'iyya al-Kubra de Al-Subki, vol. 2, p. 299.
2 Al-Luma', p. 47.

3 Kashf al-Mahjub de Al-Hujwiri, p. 36.

4 ‘Awarif al-Ma‘arif, p. 229.

13



Ce que nous avons rapporté ici est suffisant pour
comprendre le soufisme et le soufi. Nous demandons a
Dieu le Tres-Haut de nous faire connaitre le soufisme,

extérieurement et intérieurement..

14



Histoire et origines du soufisme

Sache, mon frere cheminant, qu'Allah, le Tres-Haut,
me guide ainsi que toi : en vérité, le soufisme, dans son
essence, trouve son origine a I'époque de notre Prophete

Mohammad, «pazx et bénédiction d Allah sur lui ». Toutes ses

regles et fondements sont tirés de la noble Shari’a. et cela

sera expliqué, si Allah le veut, en son temps.

Sache que ce qui nous est parvenu en maticre de
législation, tant dans le Coran que dans la Sunnah, ainsi
que dans les Ecritures révélées avant nous, tout ce
qu’Allah, P'Exalté, a révélé a Ses messagers et prophetes,
en tant que porteurs de Son message sacré, se divise en

trois catégories, qui sont :

La premiére catégorie concerne les ceuvres de
Pindividu tenu a des obligations (El-Moukallaf) :
cette catégorie comprend les regles spécifiques qui
régissent les relations de l'individu avec lui-méme, avec
autrui et avec son Seigneur. Les textes relatifs a ce sujet
sont tres nombreux, englobant chaque verset et hadith
traitant des thémes du licite et de l'illicite, du recommandé

et du réprouvé, du souhaitable et du permis.

15



Elle inclut toutes les formes de dévotion, les
transactions, les sanctions, les délits, le statut personnel,
les ventes, l'agriculture, les piliers de 1'Islam, ainsi que la
gouvernance et la justice, et d'autres domaines, et on
appelle Cette catégorie est appelée la science de la
jurisprudence (El-Figh) et de ses fondements (Oussoul
al-Figh).

La seconde catégorie concerne la « El-‘aqida »
la croyance et « Tawhid » 1'unicité divine: Cette
section englobe tout ce que I'homme doit croire et avoir
foi en, comme les divinités, les doctrines révélées et les

aspects invisibles. Les textes concernant ces sujets sont

trées nombreux.

Cela inclut chaque verset et hadith portant sur la foi,
ses piliers, les attributs de la divinité et de la seigneurie, la
mort et I'au-dela, ainsi que 1'ame et ce qui s'y rapporte.
Cette section est appelée la science de la croyance. Cette
section est appelée la science de la croyance (al-Aqida),
la science de 'unicité divine (al-Tawhid), ou la science

de la théologie spéculative (Ilm al-Kalam).

16



Troisiémement : Une catégorie qui concerne l'ame
ou le soi intérieur (Nafs)': cette catégorie inclut les
aspects moraux et éthiques de la vie humaine dans ses
relations avec les autres. Elle englobe tout ce qui est lié a
la nécessité de purifier I'ame de toutes les mauvaises
caractéristiques et de 'embellir avec de qualités louables.
De nombreux textes se rapportent a ce sujet, comprenant
chaque verset et hadith portant sur les aspects moraux et
les bonnes manicres islamiques. Le Prophete « paix et
bénédictions sur lui et sa famille » a expliqué cette section par
sa parole : « Je n'ai ét¢ envoyé que pour parfaire les nobles

5 2
caracteres.»

Ces trois catégories se manifestent toutes dans le
hadith de Jibril, rapporté par Mouslim, dans lequel Omar
ibn al-Khattab, qu'Allah l'agrée, raconte :

! Nous adopterons dans nos traductions les termes suivants pour chaque
notion : Nafs : L'ame ou I'ego, li¢ aux désirs, Qalb : Cceur spirituel, si¢ge de la
conscience et de la foi. Et Rouh : Esprit divin, pur et éternel, connectant
l'individu 2 Dieu.

Ici le mot El-Nafs (u-“-ﬁ-') , dérive de la racine o+ <2 O (n-f-s), signifiant
« souffler » ou « respirer ». elle désigne I'dme ou l'ego, souvent lié aux désirs et
aux passions. Dans 'Hindouisme, le Prana est le souffle vital, reflétant cette
méme essence spirituelle, tandis que dans le Taoisme, le Qi est considéré comme
I'énergie vitale circulant dans I'univers et dans les corps humains. Ce lien avec

les traditions anciennes souligne la continuité des concepts spirituels a travers
les ages.

2 Rapporté par L’Imam Malik d'apres le récit d'Abu Huraira, « qu’Allah
soit satisfait de lui. »

17



« Un jour, alors que nous étions assis aupres du
Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) un homme
vétu de blanc, aux cheveux noirs foncés, apparut sans
trace de voyage, inconnu parmi nous. Il s’assit en face
du Proph¢te (sur lui la paix et le salut), placa ses
genoux contre les siens, posa ses mains sur ses Cuisses

et demanda .
“«O Mohamed! Informe-moi sur Islam ?”

Le Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut)
répondit . “I’Islam est que tu témoignes qu’il n’y a pas
de divinité [digne d'adoration] si ce n’est Allah et que
Mohamed est son Messager, que tu accomplisses la
pricre, que tu verses Paumone 1égale, que tu jetnes
durant le mois de Ramadan et que tu effectues le
Pelerinage a La Mecque si tu en as la possibilité”. - Tu
as dit vrai ! dit 'homme. Nous fimes surpris de le voir
interroger le Prophete (sur lui la paix et le salut) puis

I’approuver. Il continua -

18



“Informe-moi au sujet de 1a foi (al—fman) ?

C’est que tu croies en Allah, en Ses Anges, en Ses
Livres, en Ses Messagers, au Jour Dernier et au Destin
bon ou mauvais, répliqua Mohamed (sur lui la paix et
le salut)” -Tu as dit vrai ! répéta 'nomme qui

demanda .

Informe moi au sujet de la bienfaisance ou

« vertu » (Al—ihsﬁ.n) ?

Le Prophete (sur lui la paix et le salut) répondit -
“C’est que tu adores Allah comme si tu Le voyais. Car

méme si tu ne Le vois pas, Lui te voit certainement 1” —

L’homme dit . Informe-moi au sujet de ’Heure

du jugement dernier ?

“Le Prophete (sur lui la paix et le salut) répondit -

L’interrogé n’en sait pas plus que celui qui interroge!”

L’homme demanda alors . Quels en sont les

signes précurseurs ?

19



Le Prophete (sur lui la paix et le salut) répondit -
“C’est lorsque la servante engendrera sa maitresse, et
lorsque tu verras les bergers miséreux, pieds nus et
mal vétus rivaliser dans la construction des batiments

élevés.”

Sur ces mots, '’homme partit. Quant a moi, je
restai un moment, ensuite, le Prophéte (sur lui la paix
et le salut) me demanda . “O Omar ! Sais-tu qui
interrogeait 77 - Je répondis : Allah et Son Messager
savent mieux ! - Le Prophete (sur lui la paix et le salut)
dit alors : “C’est Jibril (ange Gabriel) qui est venu vous

enseigner votre religion 1”

Ainsi les trois catégories sont:
e el-Islam (soumission) est la premicre, c'est la Shari’a (la Loi).
e el-Imén (la Foi) est la deuxiéme, c'est La Tarika (la Voie).

e el-Thsin (la Vertu) estla troisieme, c'est E1 Hakika (la Vérité).

20



Le Hafizh el Sheikh Mohammad Siddiq
al-Ghimari dit : « Sache que la voie (tariqa) a été établie
par la révélation divine, au sein de ce qui a été fondé dans
la religion de Mohammad «paix et salut sur luip.
En effet, elle est sans aucun doute la station d’el-ihsan,
qui est I'un des trois piliers de la religion, que le Prophéte

« Paix et bénédictions sur lui et sa famille » a désignés un a un

avant de dire: « Voict Jibril, qui vient vous enseigner

votre religion. »

Ainsi, La finalité a laquelle la voie (tariqa) appelle et
désigne est le statut du ihsan, apres la rectification de
I'Islam et du Imén (la foi). afin que celui qui y entre ou y
est appelé atteigne les trois stations de la religion,
garantissant également a celui qui les possede et les
observe, le bonheur éternel dans ce monde et dans

l'au-dela, tout en lui assurant la complétude de sa religion.

En effet, comme mentionné dans le hadith, la
religion repose sur trois piliers. Quiconque néglige le
statut du ihsan, qui est la voie, a sans aucun doute une
religion incomplete, car il a omis un pilier de celle-ci. C'est
pourquoi les érudits ont affirmé I'obligation d'entrer dans

la voie et de suivre le chemin du soufisme, comme une

21



obligation personnelle, en la justifiant par des preuves

évidentes, tant rationnelles que scripturaires.’

Le troisieme aspect qui est (I'thsan) est celui qui
fonde la science du soufisme. Si vous vous penchez sur
I'histoire de cette noble communauté, vous constaterez
que les savants, « gu'Allah soit satisfait d'enx », se sont
spécialisés dans toutes les sciences, a commencer par les

nobles compagnons (sahaba), qu'Allah les agrée.

Abou Bakr s'est distingué par son équanimité, son
caractere, sa générosité, son adoration et sa foi. Omar
s'est distingué par sa justice, Othman par sa modestie,
Ali par son jugement, sa science et son courage, Zayd
par ses connaissances en héritage, Mu'adh par le licite et
l'lllicite, Ibn Abbas par la science, Ibn Mas'oud par le
Coran, Abou Oubayda par sa fiabilit¢, Khalid ibn
al-Walid par son courage et les arts militaires, ainsi que
Sa'd ibn Abi Waqqas, dont les invocations étaient
exaucées, et Abdou Allah ibn Amr ibn al-‘As par son
adoration, Abou al-Darda et Abou Dharr al-Ghifari
par leur ascétisme, et Abou Huraira par la narration des

hadiths, qu'Allah les agrée tous.

I Livre (La victoire pour les voies soufies), page 5

22



Puis, les cités se sont étendues, le territoire de I'Ertat
s'est élargi, le nombre de musulmans a augmenté, ainsi
que celui des savants, et les successeurs (Tabi'in) et ceux
qui les ont suivis se sont spécialisés dans diverses

disciplines scientifiques.

Ainsi, ont émergé les sciences de la grammaire
(Nahw), de la jurisprudence (Figh), de la croyance
(Tawhid), des fondements de la jurisprudence (Ousoul
el fikh), de l'exégese (Tafsir), du hadith (Récits), de la
logique, de la terminologie du hadith, et des successions

(Mirath).

Certains se sont spécialisés dans les sciences du
«Figh»! et de ses fondements, comme les grands
Imams Abu Hanifa, Malik, al-Shafi'i, Ahmad, al-Layth
ibn Sa'd, al-Sha'bi, et Sa'id ibn Jubayr, ainsi que Sa'id ibn

al-Mousayyib, « gu'Allah les agrée tous ».

! Les sciences du Figh (4&ll) représentent la jurisprudence islamique,
c'est-a-dire I'ensemble des regles et des principes qui régissent la pratique
religieuse et la vie quotidienne des musulmans. Le mot "figh" signifie
littéralement "compréhension”, et dans un contexte religieux, il désigne la
compréhension profonde de la loi islamique (Shari’a).

23



D'autres se sont spécialisés dans la science du
« Hadith » ', comme I'imam Malik, l'imam Ahmad,
Yahya ibn Ma'in, Al-Bukhari, Muslim, At-Tirmidhi,
Abou Dawoud, Al-Nasa'i, Ibn Majah, Al-Bayhaqi, et Al-
Dara-qutni, qu'Allah les agrée tous.

D'autres se sont spécialisés dans les sciences de la
théologie «Ilm al-Kalam»?, de la croyance « Tawhid »?
et de la philosophie. Les sciences se sont diversifiées et se

sont répandues dans les cités islamiques.

Parmi les sciences les plus importantes qui se sont
répandues et dans lesquelles les élites de cette
communauté se sont spécialisées, figure la science de
I'éthique et de la purification de 1'ame, ainsi que les

1 Iim al-hadith (Syadl ale)) st la discipline islamique qui traite de la
transmission, de 'authentification, de I'étude et de l'interprétation des patoles,
actions et approbations tacites du Prophete Mohammad (paix et bénédictions sur
Iui). Cette science joue un role central dans la préservation et la compréhension
de la Sunnah (la tradition prophétique)

2 ‘Ilm al-Kalam (e8! ale) souvent traduit par « théologie islamique
spéculative » ou simplement « théologie », est la science qui traite des principes
de la croyance islamique a travers l'argumentation rationnelle. Le mot "kalam"
signifie littéralement "parole" ou "discours", et dans ce contexte, il fait référence
aux débats et discussions autour des doctrines religieuses.

3 Tawhid (234) est le concept central de la foi islamique, qui signifie
littéralement « affirmation de l'unicité ». 1l fait référence a l'unicité absolue de
Dieu (Allah) et a la reconnaissance que Dieu est unique, sans égal ni associé. Le
Tawhid est le fondement méme de la religion islamique et représente l'essence
de la croyance musulmane.

24



états de la Nafs ('ame bestiale ou I'Ego) et le

renoncement (zouhd)' et les enseignements spirituels.

Parmi les plus éminents spécialistes dans ce
domaine, on trouve Al-Hasan al-Basri, Al-Ma'ruf al-
Karkhi, al-Junaid, al-Sariy al-Kasti, Malik ibn Dinar,
al-Fudayl ibn 'Iyad, et Dhul-Nun al-Misri.

Tout comme Ibn Mas’oud était un enseignant du
Coran avec son école, Ibn Abbas était un commentateur
du Livre de Dieu et un juriste, et Zayd ibn Thabit était
un juriste et un expert en héritage, notre maitre Ali ibn
Abi Talib avait sa grande école dans le renoncement
(zouhd) et la spiritualité. De méme, Abdullah ibn
Rawaha, Abu Dharr, et Abu Darda avaient leurs
propres écoles dans le renoncement qu'ils ont diffusé
parmi les gens. Clest de leur enseignement que
El-Hassan al-Basri, Ourwah ibn al-Zoubair, et
Owais al-Qarni ont hérité, suivis par Ibrahim ibn
Adham, al-Foudayl ibn 'Iyadh, al-Junaid
al-Baghdadi, al-Shibli, al-Sari al-Saqti, et Dhul-Nun
al-Misri. Ce sont eux qui ont établi la science du

soufisme.

! Le zouhd désigne l'attitude de renoncer aux plaisits matériels et aux
désirs terrestres pour se concentrer sur la vie spirituelle et I'adoration d’Allah.
Cela n'implique pas nécessairement de vivre dans la pauvreté, mais plutot de ne
pas attacher son cceur aux biens matériels.

25



Le soufisme est une science comme toutes les autres,
avec ses principes, ses fondements et ses regles, et il est
issu du Livre Saint et de la Sunna. Comme nous l'avons
dit, il constitue le troisieme volet des sciences de la
religion, et telle est sa véritable nature, indépendamment
des innovations, des troubles et des déviances qui y ont
pénétré. Ce phénomene a affecté toutes les sciences, et

pas seulement le soufisme.

Cependant, ce qui reste primordial, c'est que son
origine et ses fondements sont conformes au Livre et a la
Sunnah. Les compagnons, bien qu'ils ne se soient pas
désignés sous le nom de soufis, étaient soufis dans leurs

actions, leurs paroles et leurs états..

L'imam al-Qushayri dit : « Sachez, qu'Allah vous
accorde Sa miséricorde, que les musulmans, apres le
Prophete Mohammad  « Paix et le salut sur lui lay , ne se
sont pas distingués dans leur époque par un autre titre de
noblesse que celui de la compagnie du Messager d'Allah,
car il n'y a pas de vertu supérieure a celle-ci. Ils furent
donc appelés "les Compagnons". Quand vint la deuxieme
génération, ceux qui accompagnerent les Compagnons
furent nommés "les Suivants"(al-Tabi‘in),, et ils virent
en cela la plus noble désignation. Puis ceux qui vinrent
apres eux furent appelés "les Suivants des Suivants"
(Tabi¢ at-Tabi‘in). Puis, les gens se sont diversifiés et
leurs rangs se sont distingués. On a donc désigné les élites,

26



ceux qui s'intéressent particulicrement a la religion,
comme ¢étant «les ascetes» (zouhhad) et «les
dévots», (Ibad). Puis, les innovations apparurent et les
revendications s'éleverent entre les groupes, chaque

groupe prétendant avoir en son sein des ascetes.

Ainsi, les membres les plus distingués de la
communauté sunnite, qui veillaient a leur relation intime
avec Allah et protégeaient leurs cceurs des distractions de
l'insouciance, se distinguérent sous le nom de soufis. Ce
nom devint célebre parmi ces grands sages avant les deux

cents premieres années de I'Hégire. »'

Ibn Khaldoun dans sa « Moqaddima » dit
« Cette science - c¢'est-a-dire le soufisme - est une discipline
nouvelle apparue dans la communauté, mais sa méthode
remonte aux pleux prédécesseurs de cette nation,
notamment parmi les Compagnons, les Tabiin et ceux
qui vinrent apres eux. Il s'agit de la voie de la vérité et de
la guidance, dont l'origine est la dévotion a l'adoration, le
détachement envers Allah, le rejet des ornements et des
attraits du monde, et I'ascétisme face a ce que recherche
la majorité des gens, comme les plaisirs, la richesse et la
position sociale, ainsi que la retraite et l'isolement des

gens et la retraite pour I'adoration.

! Epitre sur la science du soufisme, (Al-Risala al-Qushayriyya)

27



Cette pratique était répandue chez les Compagnons
et les pieux prédécesseurs. Cependant, lorsque
l'attachement au monde devint plus courant au cours du
deuxie¢me siccle et par la suite, et que les gens s'inclinerent
vers les affaires mondaines, ceux qui resterent dévoués a
l'adoration furent appelés soufis.»'

Au début du troisiéme siécle, le soufisme est devenu
une science indépendante avec ses cercles d'étude, et l'ere

de I’élaboration et de la compilation alors commencga.

Al-Harith Al-Muhasibi, décédé en l'an (243 de
'Hégire), a écrit plusieurs ouvrages, parmi lesquels:
« Comment se rapprocher d' Allah», « Les regles de bienséance de
l'dme », et « Livre de la vision des fins derniéres» ou « Kitab Al

Tawahbhum ».

Abu Sa'id Al-Kharraz, décédé en l'an (277 de
'Hégire), a éerit « Le chemin vers Allah », et Abu Abdou
al-Rahman al-Soulami, décédé en l'an (325 de I'Hégire),

a rédigé « Les régles des soufis ».

Abu Nasr Abdullah ibn Ali al-Saraj Al-Tusi,
décédé en l'an (378 de 1'Hégire), a écrit « Les luenrs du

soujisme ».

! Introduction d'Ibn Khaldun, p. 329.
28



El-Sheikh Abu Bakr al-Kalabadhi, décédé en I'an
(380 de I'Hégire), a rédigé son ouvrage « Comprendre la
doctrine des gens du soufisme », et Abu Talib al-Makki,
décédé en I'an (386 de I'Hégire), a écrit « La nourriture des

cours ».

Au cinquie¢me siecle, Abu Qasim Al-Qushayri,
décédé en l'an (465 de I'Hégire), a écrit sa célebre lettre
connue sous le nom de « Epitre sur la science du sonfisme »
(Al-Risila al-Qushayriyya), qui est considérée comme l'un
des livres et références les plus importants en maticre de

soufisme.

Puis vint limam Houjjat al-Islam ', 1'imam
Al-Ghazali, décédé en l'an (505 H), qui a propulsé le
soufisme a une étape importante. Il rédigea les plus
grands ouvrages sur cette science jamais vue, parmi
lesquels  figurent: son ouvrage Dencyclopédique
monumental et inégalé « Revivification des sciences de la
religion » %, « Les Quarante fondements de la  Religion »,

! Le mot Houjja (423) « La preuve évidente ou un argument décisif » .
Houjjat al-Islam (pY! daa), signifie « la Preuve de I'Islam ». un titre
honorifique donné aux savants musulmans reconnus pour leur érudition
exceptionnelle et leur capacité a défendre et a expliquer les principes de l'islam.
Ce titre a été principalement associé a l'illustre théologien et philosophe soufi
Aba Hamid al-Ghazali (1058-1111), qui est I'un des plus grands penseurs de
I'histoire islamique.

2 Considéré comme une ceuvre majeure de l'islam, s'étendait initialement
sur plus de 40 volumes et a exercé une influence immense, non seulement dans

29



« Le Chemin assuré des dévots vers le Paradis », « Le début de la
gridance », et bien d'autres. Son livre « Revivification des
sciences de la religion » est considéré comme lun des
ouvrages les plus célebres et les plus complets sur le

soufisme.

Puis arriva le sixieme siécle de I'Hégire, au cours
duquel le soufisme se transforma en écoles et en

méthodes répandues dans les pays.

Des établissements scolaires furent construits et des
« 4y ¥y (al-arbita)! se multipliérent dans l'ensemble
des terres islamiques. C'est également a cette époque que
commencerent a apparaitre les voies soufies (Les Tarikas),
qui furent attribuées a leurs fondateurs ayant établi des
regles spécifiques, et qui parvinrent a ancrer leurs

fondements parmi les gens.

Ce tournant dans le développement de la science du
soufisme est attribué a son imminence 1'Imam, le
Cheikh Abdou al-Qadir al-Jilani « gu#'Allah ['agrée »,

le monde islamique mais également a l'échelle mondiale au fil des siécles. On
estime qu'il a été traduit dans au moins 15 a 20 langues a travers le monde.

I Le terme « 43 ¥ » (al-arbita) désigne dans le contexte islamique des
établissements ou des maisons de retraite religieuses ou les soufis et les
chercheurs peuvent vivre, étudier et pratiquer leur spiritualité. Ces lieux servaient
aussi de centres d'enseignement et de rassemblement pour les adeptes de
différentes voies soufies. Les ribats étaient souvent associés a des activités de
dévotion, de pricre et de transmission des connaissances spirituelles. Cela
s'appatente aux "Zawiya" au Maghreb et en Afrique.

30



qui a fondé son école a Bagdad ainsi qu'un centre spirituel
(ribat). Cette école est devenue une véritable lumiere a
laquelle les savants et les saints venaient de partout. Par
la suite, elle a été associée a son nom, et tous ceux qui en
sortaient lui étaient également rattachés.

Ainsi la voie « Qadiriya » est considérée comme
I'une des premicres écoles soufies a apparaitre et a se
répandre dans les contrées, comme nous le verrons plus
tard. Par la suite, la voie « Rifa’iyya », attribuée au maitre
Sidi El-Qutb Ahmad al-Rifa‘i, « Paix soit sur lui », est

également apparue a Bassora.

Par la suite, les écoles soufies se sont répandues sous
le nom de confréries soufies (Tourouq ou Tarikas).
Les voies telles que la Badawiyya, la Desouqiyya, la
Shadhiliyya, la Souhrawardiyya ct d'autres ont vu le
jour. Ainsi, le soufisme est devenu une science
indépendante, avec ses propres regles, fondements,
méthodologies et savants, et ce jusqu'a nos jours.

Nous pouvons conclure, a la lumicre des textes
mentionnés, que la science du soufisme n'est ni une
innovation ni une création récente, contrairement a ce
qu'affirment ses détracteurs. Il s'agit au contraire d'une
discipline noble et précieuse, considérée parmi les plus
hautes sciences apres I'unicité pure d’Allah.

Celui qui recherche sincerement la vérité y trouvera la
guidance, tandis que celui qui persiste dans I'entétement
ne pourra étre guidé, méme si l'on souhaite I'emmener
vers la clarté.

31



Au sujet de la science du soufisme

Quant a son sujet, il s'agit de 1'Essence sublime de
Dieu, de la connaissance d'Allah, exalté soit-11, a travers
la preuve, la vision spirituelle et la contemplation directe,
ainsi que des états du cceur, de 1'ame et de l'esprit, et de
leurs actions.

Quant a la connaissance d'Allah, exalté soit-11 : elle
se réalise par l'accomplissement de la station de
'adoration, conformément Sa la parole, « exalté soit-I] » :
« Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour qu’ils
M’adorenty !

Et atteindre le rang de I'héritage spirituel
authentique, illustré dans cette autre parole divine : "Ef
quand ton Seigneur confia aux anges : Je vais établir
sur terre un vicaire. » 2

Concernant la connaissance de la (Nafs)?, elle
englobe ses états, les méthodes de purification et
d'épuration des mauvais traits de caractere, ainsi que
l'ornementation avec des qualités vertueuses, en

! [Sourate Adh-Dhariyat, 56]
2 [Sourate Al-Baqara, 30]
3 El-Nafs : L'dme bestiale lié aux désits ou l'ego.

32



conformité avec le verset : « Et par le ciel et celui qui l'a
construit. » !

Quant 2 la connaissance du cceur (el-Qalb) 2,
elle porte sur ses actions et les voies de sa rectification,
conformément a la parole du Prophéte Mohammad
(Paix et bénédictions sur lui) :

« N’est-ce pas qu’il y a dans le corps, un morceau
de chair —mudgha —. Si ce morceau est sain, tout le
corps l'est. Si ce morceau est corrompu, tout le corps
l'est. Et c'est le caeur: »°

Pour ce qui est de la connaissance de (el-Rouh)
I'esprit? elle se concentre sur les voies de sa purification
des souillures, afin qu'il soit comme son Créateur 1'a
voulu : pur et clair, en étant compté parmi les ames
vertueuses, reliées par un lien de lumicre a Son Seigneur,
exalté soit-I1.

! [Sourate Ash-Shams : verset 9]

2 E1-Qalb : Ceeur spitituel, siege de la conscience et de la foi.

3 Rapporté par “Al Boukhiri” (n°52), “Mouslim” (n°1599)

* el-Rouh : Esprit divin, pur et éternel, connectant l'individu 2 Dieu.

33



L'ultime objectif de la science du soufisme

« L’excellence ou Rien »

Quant a l'objectif ultime de la science du soufisme,
il réside dans la réalisation du sujet que nous avons
mentionné précédemment : la connaissance d'Allah,
« exalté soit-1/ », la réalisation de I'état de servitude, ainsi
que la vice-régence et le rang de I'excellence dans la vertu

et la bienfaisance.

Cet objectif se réalise par I'élévation de I'étre humain
vers l'affinement de son comportement, 1'élévation de
son ame a travers la purification intérieure, et
'embellissement spirituel, en soignant les maladies du
cceur et de 1'ame, Cela se fait en soignant les maladies du
ceeur et de l'ame, en corrigeant les conceptions et
perceptions, et en redressant ses actions afin de les
remettre en conformité avec les régles des lois divines
(El-Shari’a) , tout en transcendant moralement les plaisirs
et les désirs mondains pour obtenir la satisfaction d'Allah,
« exalté soit-I] », et atteindre le bonheur dans les deux

mondes, ici-bas et dans 1'au-dela.

Nous pouvant déduire que la finalité supréme du
soufisme est d'atteindre le statut rang d'excellence de
« El-Ihsan » et de remporter 1'amour, l'acceptation, la
satisfaction et l'agrément de d'Allah, « exalté soit-I1. »

34



Les Fruits de 1a Science du Soufisme

Quant au fruit de la science du soufisme, c'est que
le soufi remporte I'agrément et I'amour du Vrai, exalté
soit-1l, et qu'il parvienne au rang de Dévot divin
entierement consacré d’Allah, « ze/ gu'll le veut de lui ».

Cela inclut également 1'établissement sur cette terre
de la souveraineté divine, pour réaliser le dessein d'Allah
concernant Sa création. Le soufi aspire également a se
connecter et a s'unir a la réalité prophétique, qui est le
pivot de l'existence humaine et la porte supréme vers
Allah, sans laquelle il n'y a point d'acces.

Que le soufi rejoigne le rang de ceux qu'Allah, dans
Sa clémence infinie, a désignés ainsi : « Allah dira : 'Ce
jour-la, la véracité des véridiques leur sera bénéfique.

Pour eux, des jardins sous lesquels coulent les rivieres,

ou ils demeureront éternellement. Allah les a agréés et

. rr by A 7
ils L'ont agrée. C'est cela le succes supréme. »

1 Sourate Al-Maida : verset 119

35



La place de la science du soufisme

Apres avoir mentionné et clarifié la définition du
soufisme, ainsi que son sujet, ses fruits et son but, et en
résumé, tout cela vise a la purification de l'ame, a la
putrification du cceur des impuretés, a 'adoption de vertus
¢thiques et a I'abandon des comportements déplorables,

il convient de nous poser la question suivante.

N'est-ce pas la le dessein d'Allah, exalté soit-11, pour
Sa création ? N'est-ce pas la finalit¢ de I'envoi des

messagers ? N'est-ce pas la le but de la noble législation ?

Nous disons : Oui, c'est bien cela, et c'est ce qui est
demandé a tout musulman qui se soumet a Allah dans
I'Islam et croit en son prophete Mohammad, « Paix et

bénédictions sur lui »

Ainsi, si la science du soufisme est
l'accomplissement du dessein de la Loi divine, nous

pouvons tirer de tout cela les choses suivantes :

La science du soufisme, dans le sens que nous avons
expliqué et avec l'objectif que nous avons clarifié, est
I'une des plus nobles sciences dans lesquelles chaque

musulman devrait s'engager.

36



S'y engager est une obligation pour chaque
musulman et musulmane, en réponse a la parole d'Allah,
exalté soit-11 : « A réussi, certes, celui qui la purifie, et
a échoué, assurément, celui qui la corrompt. » !

Et Allah, exalté soit-I1, a dit : « Reussit, certes, celui
qui se purifie » > Et 1l a également dit : « le jour ot ni
les biens, ni les enfants ne seront d’aucune utilite, sauf

celui qui viendra a Allah avec un coeur sain. » ~

Le Prophete, paix et bénédictions sur lui et sa
famille, a dit : « N'est-ce pas qu’il y a dans le corps, un
morceau de chair -mudgha-. Si ce morceau est sain,
tout le corps l'est. Si ce morceau est corrompu, tout le
corps l'est. Et c'est le coeur »*

Etle Prophete, « paix et bénédictions sur lui et sa famille »,
a dit: « En verité, Allah ne regarde ni vos corps ni vos
apparences, mais Il regarde vos coeurs. »5

Voici quelques paroles des savants et des pieux a ce
sujet :

! Sourate Ash-Shams [versets 9-10].
2 Sourate Ash-Shams : [verset 7|
3 Sourate Ash-Shams : [verset §]
* Rapporté par “Al Boukhati” (n°52), “Mouslim” (n°1599)
5> Sahih Muslim
37



L'imam Malik a dit : « Celui qui s'adonne a la
science sans embrasser le soufisme sombre dans Ia
corruption, ; celui qui pratique le soufisme sans s'adonner
a la science tombe dans 'hérésie ; et celui qui réunit les

deux se réalise dans la vérité. »'

L'imam Al-Ghazali a déclaré : « S'engager aupres
des soufis est une obligation individuelle, car personne
n'est exempt de défauts, sauf les prophetes, gue la paix soit

SUT eUX., »*

El-Sheikh Abou Al-Hassan Al-Shadhili a dit :
« Celui qui ne s'immerge pas dans notre science meurt en
persistant dans les péchés capitaux sans s'en rendre

compte. »

Quant au Sheikh Al-Souyouti, « gu'Allah lui accorde
Sa miséricorde », 1l a déclaré : « La place du soufisme parmi
les sciences est comparable a celle de I'art de la rhétorique
dans la grammaire ; i en est l'achevement et

I'embellissement. »*

! Commentaire de Mishkat Al-Masabih par le cheikh Mulla Ali Al-Qari.
2 Al-Nosra Al-Nabawiyya : En marge du commentaire de Al-Ra'iyya par
Al-Fassi, p. 26.
3 Al-Bahr Al-Madid fi Tafsir Al-Qur'an Al-Majid (2/ 417).
4 Al-Ashbah wal-Nazair, p. 405.

38



Sheikh Ahmad Zarrouq, « gu'Allah lui accorde Sa
miséricorde », a déclaré dans son livre « Les Regles du
Soufisme » : « La relation du soufisme a la religion est
semblable a celle de l'esprit au corps, car il représente le
rang de la supériorité et I'excellence , et il n'a d'autre

signification que cela. »

Ainsi, a travers ce que nous avons exposé il apparait
clairement, tel un rayon de lumicre percant l'obscurité,
que la science du soufisme, dans son sens véritable, est

une obligation pour chaque musulman.

En effet, aucun musulman qui aspire a plaire a Allah
ne peut se passer de l'apprentissage du soufisme. Nous
avons tous besoin de purifier nos cceurs, d'affiner nos
ames et de parvenir a Allah, «exalté soit-I/ », tout en

réalisant la station de I'adoration et de la dévotion.

39



I’Affiliation du Soufisme

Sache, 6 frere cheminant sur la voie des pieux, que
les savants ont divergé sur les raisons qui ont conduit a
nommer la science du soufisme ainsi. Ils ont formulé de
nombreuses opinions. Ceux qui ont traité du soufisme et
des soufis ne s'accordent pas sur l'origine de ce terme ni
sur sa dérivation. De plus, il existe une grande divergence
concernant l'affiliation au soufisme ; ses partisans et ses

détracteurs ne s'accordent pas sur une attribution unique.

Méme parmi les adeptes du soufisme, il n'y a pas eu
d'accord sur ces points. Toutefois, nous allons

mentionner les opinions les plus répandues a ce sujet.

Premierement . La pureté, qui est l'opinion la plus

correcte et la plus convaincante -

L'imam Al-Junaid Al-Baghdadi dit : « Le
soufisme est la purification du cceur des influences du
monde, I'abandon des instincts primitifs, 'apaisement des
traits humains, 1'éloignement des désirs égofstes, la lutte
contre les inclinations spirituelles, l'attachement aux
connaissances véritables, l'usage de ce qui est le plus
digne d'éternité, le conseil a toute la communauté, la

fidélité envers Allah en toute vérité, et le suivi du

40



Prophete « Pais et bénédictions sur Lui » dans la Loi sacrée

(El-Shati’a) »'

11 a dit aussi, « gue la niséricorde d' Allah soit sur lui » : «
Le soufisme est d'étre spécialement choisi par Allah pour
la pureté ; celui qui se purifie de tout ce qui est autre
qu'Allah est véritablement un soufi»”

Sahl ibn Abd Allah al-Tustari dit : « Le soufi est
celui qui s’est purifié de toute souillure, s’est rempli de
réflexion, s’est tourné vers Allah loin des humains, et

considére 'or et 'argile sur un méme plan. »°

Sheikh Abdul Qadir al-Jilani déclare : « Le soufi
est celui qui est pur de tous les maux de "ame, dépourvu
de ses défauts, suivant les voies nobles, attaché aux
vérités, et dont le cceur ne se repose sur aucun des

créatures. »*

L'Imam Ahmad al-Rifa’i affirme : « Le soufi est
celui qui a purifié son secret des impuretés de I'univers,

et qui ne se consideére supérieur a quiconque. »°

! Livre “al-Ta'aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf”, p. 25

2 Introduction du cheikh Abd al-Halim Mahmoud au livre (Ghayth al-
Mawahib al-Tlmiyyah) (1/26).

3 Livre de la connaissance de la doctrine des gens du soufisme, p. 25.

4 Livre « La suffisance pour ceux qui cherchent le chemin de la vérité. »
(p. 605-6006)

5> « Al-Borhan Al-Mouaiyed. » (p. 69)

41



L'Imam al-Suhrawardi, dans « Awarif al-
Ma'arif », dit : « Le soufi est celui qui est en constante
purification. Il purifie son temps de toute impureté en
nettoyant son cceur des souillures de I'ame. Cette
purification est facilitée par son besoin constant de son
Seigneur. Grace a ce besoin continu, il se débarrasse des
impuretés. Chaque fois que I'ame se manifeste avec l'une
de ses caractéristiques, il la percoit avec sa perspicacité et

se réfugie vers son Seigneur. »'

Al-Kalabadhi, dans son livte « Al-Tarif Li-
Madhab Ahl al-T'asawwuf », déclare : « En réalité, les
soufis sont rattachés a la pureté, et ils sont appelés soufis
en raison de la pureté de leurs secrets, de la clarté de leurs

cceeurs et de la lumiere de leurs ames. »

Il ajoute également dans le méme livre : «
d’autres ont dit que les soufis sont appelés ainsi en raison
de la pureté de leurs secrets et de la propreté de leurs
actions. Al-Bishr ibn al-Harith a dit : “Le souft est celui
dont le cceur est pur pour Allah.” Et certains ont dit :
“Le soufi est celui qui a purifié son comportement pour
Allah, ce qui a entrainé pour lui la faveur d'Allah, exalté
soit-11.” »?

U« Awarif al-Ma'arif. »
2 « Kitab al-Ta'aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf », page 21.

42



Deuxiemement . au sens de "ceux qui portent la laine."

Certains affirment que le terme « soufisme » est
dérivé du mot « Souf », car la désignation de ceux qui
portent de la laine est « soufi » Parmi ceux qui
soutiennent cette opinion, l'on trouve limam al-
Suhrawardi dans « Awarif al-Ma'arif », Ibn Khaldoun
dans sa Muqaddima, ainsi que al-Qushayri dans son
Rissala. Leur argument en faveur de cette attribution est
que la laine est le vétement des prophetes, en particulier
de notre maitre Mohammad « pazx et salut sur lui » et de
Jésus « paixc sur lui », ainsi que celui des compagnons
« gue Dieu les agrée » et des suiveurs. De plus, le port de la
laine est considéré comme une marque d'humilité, de

modestie et de soumission.

L'imam Abu Bakr al-Kalabadhi a déclaré : « Si
l'on considére que lorigine de « soufi»vient du mot
« souf» ou «laine», alors le terme est correctement
utilisé et l'expression est correcte du point de vue
linguistique. Cela englobe toutes les significations liées a
I'abandon du monde, a la renonciation de 1'ame a ses

43



plaisirs, a I'abandon des patries, a l'engagement dans les
voyages, a la restriction des désirs de 'ame, a la pureté des
transactions, a la clarté des secrets, a l'ouverture des

ceeurs et a la qualité de la compétition dans le bien »'

Ibn Ajiba a dit: « Cette étymologie est plus
appropriée linguistiquement et établit une connexion
plus claire, car le port de la laine est un signe manifeste,
tandis que leur lien a autre chose est une affaire cachée.
Ainsi, se juger par l'extérieur est plus conforme et plus

proche »*

L'imam Abu Ali al-Rudhbari a dit : «LLe soufi est
celui qui porte la laine avec pureté, nourri par des désirs
qui I'initient au gout de I'indifférence. Il a tourné le dos
aux attraits du monde matériel par détachement, suivant
ainsi le chemin du  Prophé¢te  Mohammad,

« paix: et bénédictions sur lui. »’

1 “At-ta‘arruf ‘ala Madhhab Ahl at-Suafiyya”, page 9.
2 « Iqadh al-Himmam fi Sharh al-Hikam »
3 « Kitab al-Ta'aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf »
44



Troisiemement . affiliation aux « gens du banc »

(Ahl As—soffa)

D'autres ont affirmé que le terme "soufisme" est
attribué aux gens de la «Souffa», un groupe de
compagnons du Messager d’Allah « Paix et bénédictions sur
ui » qui résidaient dans un endroit derriére les chambres
des épouses du Prophete Mohammad dans la mosquée.
Cet endroit a été connu sous leur nom et ils étaient
entiecrement consacrés a l'adoration et a la proximité
spirituelle. Ce sont les pauvres émigrés qui n'avaient pas
de refuge. Puisque cette communauté avait la nature des
gens de la Souffa, comme mentionné, et en raison de leur

habillement et de leur tenue, ils ont été appelés "soufis".
, PP

L'imam Abou Bakr al-Kalabadhi a dit : « Et
certains ont dit qu'ils ont ét¢ appelés soufis en raison de
la similitude de leurs qualités avec celles des Ahl As-soffa
(les gens du banc) qui étaient a I'époque du Messager de
Dieu, « paix et bénédictions sur lui »

Voila les principaux avis et les plus probables sur
l'origine de l'appellation "soufis".

Mais d'autres théories existent, parmi lesquelles :

45



e Certains disent qu'ils ont été nommés ainsi en raison de
leur attachement aux vertus louables et leur rejet des
défauts blamables.

e D'autres affirment que le terme vient du mot grec "Sophia”
qui signifie sagesse.

e Certains pensent qu'il provient de "as-soufa" (une touffe
de laine) car le soufi est comme cette laine, totalement
soumise a la volonté de Dieu, sans libre arbitre propre, car
tout est entre les mains de Dieu.

o Il est également dit que le mot provient du terme "as-sifa"
(la qualité), car leur quéte consiste a s'attribuer des qualités
louables et a délaisser celles répréhensibles.

e D'autres encore disent que les soufis sont ainsi nommés
parce qu'ils sont "la créeme" (as-safwa), les ¢élus de Dieu
parmi Ses créatures.

e Certains prétendent qu'ils sont appelés soufis parce qu'ils
se tiennent au premier rang (as-saff al-awwal) lors de la
pricre.

e Cependant, les avis les plus probables sont ceux qui lient
leur nom au concept de pureté (as-safa) ou a leur port de

la laine (as-souf).

L'imam Al-Qushayri a dit : « Le soufisme est un
nom donné a un groupe appelé soufis, indépendamment
de l'origine ou de I'étymologie du mot »'

I “Kitab al-Risalah al-Qushayriyyah” p. 183.
46



L'Essence de 1a Science du Soufisme

11 ressort de ce qui précede que l'essence véritable
de la science du soufisme réside dans la mise en pratique
sincere et véridique de la loi islamique, en cherchant la
perfection dans toutes les actions, qu'elles soient
apparentes ou discretes, qu'elles concernent le cceur,
'ame ou le corps. Cela inclut la surveillance constante
d’Allah dans ses paroles, ses actes et ses états intérieurs.

Clest la la quintessence du soufisme.

Si nous examinons la vie et les biographies des
premiers maitres et fondateurs du soufisme, nous les
trouvons comme des érudits accomplis, dévoués a la
prédication pour la voie d’Allah avec une sincérité
exemplaire. IIs ont cheminé vers Allah en s'appuyant
fermement sur le Livre sacré et la Sunna, et c'est ainsi que
leurs secrets se sont révélés, que leurs lumicres ont brillé,
et que leurs traces demeurent jusqu'a ce jout, et les gens
continuent de bénéficier de leurs enseignements jusqu'a

nos jour.

Le soufisme, dans sa véritable essence, consiste
donc a acquérir la science religieuse, qui est une
obligation individuelle pour chaque musulman et
musulmane, conformément a la parole du Prophete,

« paix et bénédictions sur lui », dans le noble hadith :

47



« La quéte du savoir est une obligation pour tout
musulman »'. Puis, il s'agit de mettre en pratique ce
savoir acquis, tout en cherchant a développer la sincérité
et l'authenticit¢é dans cette voie. Cela se réalise par
l'assistance d'Allah, et par 'engagement dans le dhikr et
l'adoration, afin de purifier I'ame, d'élever le cceur, et de
guérir le cceur souffrant. Il est essentiel de comprendre
qu'il n'y a point de soufisme sans sciences, et qu'aucun
savoir n'est d'utilité sans l'action, et aucune ceuvre n'a de
valeur sans sincérité, celui qui affirme le contraire n’a

point part au véritable soufisme.

Afin que le sens du soufisme soit clairement
compris, que sa réalité se manifeste, et que sa grande
valeur et sa noblesse soient reconnues, il est nécessaire de
se familiariser avec les paroles des imams, des gnostiques,
des savants et des pieux. Leurs propos nous révelent la

réalité claire et majestucuse de cette Voie.

De leurs paroles, les vérités se dévoilent, les
subtilités deviennent apparentes, et nous nous
imprégnons de la douceur spirituelle. Nous citerons les
paroles des imams et des savants ainsi que leurs
témoignages sur le soufisme dans ce qui suit, si Allah le

veut.

! Rapporté par Ibn Majah.
48



Les Enoncés des Savants sur le Soufisme

L'Imam Abou Hanifa al-Nou’man, figure
éminente du soufisme et de la voie spirituelle : Ibn
‘Abidin mentionne: « L'enseignant Abu al-Qassim
al-Qushayri, bien qu'étant solidement ancré dans la
doctrine et distingué dans cette voie, a rapporté avoir
entendu l'enseignant Abu Ali al-Daqqaq dire : '['ai recu
cette voie d'Abu  al-Qassim  al-Nasrabadhi. »
Et Abu al-Qasim a ajouté : « Je l'ai recue de al-Shibli, qui
I'a recue de al-Sarrt al-Saqati, qui lui I’a recu de al-Ma'rouf
al-Karkhi, qui I'a recu de Dawoud al-Taa'i, et qui a son

tour ’a acquise de la part de I.” imam Abou Hanifay'

L'imam Malik « gue Dien soit satisfait de lui », dit :
« Celui qui s'adonne a la science sans embrasser le
soufisme sombre dans la corruption, ; celui qui pratique
le soufisme sans s'adonner a la science tombe dans
I'hérésie ; et celui qui réunit les deux se réalise dans la

vérité. »?

L'imam Al-Shafi'i, « gue Dien soit satisfait de lui »,

déclare : « Trois choses m'ont été chéres dans votre

1 Hashiyat Ibn ‘Abidin = Radd al-Muhtir (1/ 60).
2 Commentaire de Mishkat Al-Masabih par le cheikh Mulla Ali Al-Qari.
49



monde : abandonner le fardeau des artifices, traiter autrui

avec douceut, et suivre le chemin des gens du soufisme»!

Il ajouta : « J'ai cOtoyé les soufis et j'en ai tiré profit
de trois de leurs enseignements : leur propos : [ Le temps
est comme une épée : si tu ne le tranches pas, il te
tranchera.], leur affirmation : [ Si tu ne consacres pas ton
ame au bien, elle t'occupera par le mal], et leur maxime :

[Le néant est une protection?] »’

L'imam Ahmad ibn Hanbal, « gue Dien soit satisfait
de lui », dit a son fils, apres avoir fréquenté 'imminant
soufi Abu Hamza al-Baghdadi : « Mon fils, fréquente ces
gens, car ils nous surpassent par I’abondance de leurs
connaissances, leur observance et vigilance envers Allah,
leur crainte révérencielle, leur ascétisme, et leur haute

ambition. »*

! Kitdb Kashf al-Khafd wa Muzil al-Tlbds _al-'Ajlani, p. 341.

2 Cette maxime fait référence a 'idée a un concept spirituel profond dans
le soufisme, ou le « néant » ou « 'inexistence » symbolise I'effacement de I'ego et
des désirs personnels pour se rapprocher de Dieu. Le soufi considere que se
vider de soi-méme, en renoncant a ses attachements terrestres et a son ego, est
une forme de protection contre les tentations du monde et les illusions de
l'existence matérielle.

3 Kitab Ta'yid al-Haqlqah al-'Aliyyah li-I-Imam Jalal _ al-Suyadi, p. 15.
4 Kitab Tanwir al-Qultb li-I-'Allimah _ Shaykh Amin al-Kurdi, p. 405.
50



Il dit aussi : « Je ne connais aucun groupe meilleur
qu’eux » On lui rapporta que certains leur reprochaient
d’étre empreints de pudeur et de se laisser emporter par
des états d'extase. L’imam répondit : " Laissez-les se
réjouir avec Allah, ne serait-ce qu'un instant." » !

L'Imam al-Ghazali déclare : « Jai acquis la
certitude que les soufis sont ceux qui empruntent la voie
d’Allah par excellence. Leur chemin est le plus droit, leur
méthode la plus correcte, et leurs meeurs les plus putes.»?

L'Imam al-Nawawi affirme : « Les fondements
de la voie soufie reposent sur cinq principes : la crainte
révérencielle d’Allah en secret et en public, I'observance
de la Sunnah dans les paroles et les actes, le détachement
des gens dans l'aisance comme dans l'adversité, la
satisfaction envers Allah dans I'abondance comme dans
la privation, et le retour vers Allah dans la prospérité

comme dans la difficulté. »°

! Kitab Ghida' al-Albab li-Sharh Mandhtimat al-Adab _ el-Saffarini, vol.
1, p. 120.
2 Kitab Al-Mungqidh min al-Dalal de 'lmam al-Ghazali, page 49.
3 Kitab Maqasid al-Imam al-Nawawi fi al-Tawhid wa al-‘Ibadat wa Usul
al-Tasawwuf, page 20.
51



L'Imam al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam ajoute : « Les
soufis se sont établis sur les bases inébranlables de la
Shari'a, bases qui perdurent ici-bas et dans I'au-dela.
Tandis que d’autres se contentent des apparences. Ce qui
atteste de la véracité des soufis, ce sont les karamat
[faveurs divines] et phénomeénes extraordinaires qui
surviennent de leurs mains, fruits de la proximité divine
et de Son agrément. Et si la science était dissoci¢e d'un
acte qui plait pleinement a Allah, alors Il aurait accordé
les faveurs divines aux mains de ceux qui la possédaient,
méme s'ils n'agissaient pas en accord avec leur science.

Hélas, ... Jamais! !

L'imam Taj al-Din al-Soubki déclare sous le titre
les soufis : « Qu'Allah les préserve et les honore, et qu'll
nous rassemble avec eux au paradis. Les discours a leur
sujet sont si variés qu'ils proviennent souvent d'une
méconnaissance de leur réalité, en raison du grand

nombre de ceux qui se réclament de cette voie.

Ainsi, El-Sheikh Abu Mohammad al-Jouwayni a
déclaré qu'il n'est pas correct de se prononcer sur eux, car
il n'y a pas de limites qui leur soient attribuées. Cependant,
il est vrai qu'ils sont ceux qui se détournent du monde et

passent la majeure partie de leur temps dans l'adoration.

! Kitab Nour at-Tahqlq _ Hamid Sughar, page 96.
52



Puis il évoqua les définitions du soufisme et conclut en
disant : En somme, ils sont les gens d'Allah, Ses
privilégiés, dont le souvenir appelle la miséricorde et dont
les invocations font tomber la pluie. Qu'Allah leur
accorde Sa satisfaction ainsi qu'a nous par leur
intermédiaire. »'

L'imam Fakhr al-Din al-Razi dit : « Sache que la
plupart de ceux qui ont classé les groupes et écoles
religieuses de la communauté n'ont pas mentionné les
soufis, ce qui est une erreur, car l'essence de la pensée
soufie est que le chemin vers la connaissance d’Allah est
celui de la purification et du détachement des
attachements matériels, et c'est un bon chemin. Les
soufis s'engagent dans la contemplation et détachent
leurs ames des préoccupations corporelles, et s'efforcent
de ne jamais laisser leur cceur ou leur esprit se détourner
de l'évocation d’Allah dans toutes leurs actions et
comportements, en étant toujours empreints de la plus
grande dévotion envers Allah, le Tres-Haut. Ceux-1a sont
la plus noble des fraternités humaines » *

L'imam al-Shatibi, que Dieu lui fasse miséricorde,
dit : « Beaucoup d'ignorants croient que les soufis sont

relachés dans leur suivance et s'engagent dans des

! Kitab Mu‘d al-Ni‘am wa Mubid al-Niqam, p. 119.
2 Croyances des sectes musulmanes et des polythéistes, page 72.

53



pratiques qui ne sont pas prescrites par la Loi divine, et il
est hors de question que les soufis croient ou disent cela.
La premiere chose sur laquelle ils fondent leur voie est le
suivi de la Sunnah et I'évitement de tout ce qui lui est
contraire. » !

L'imam Jalal al-Din al-Suyuti dit : « Le soufisme,
en lui-méme, est un noble savoir, et son fondement
repose sur la suivance de la sunna et l'abandon des
innovations. J'ai également constaté que de nombreuses
personnes se sont introduites dans ce domaine,
prétendant faire partie de ses adeptes sans en cétre
réellement, et ont donc introduit en lui ce qui n'en fait pas
pattie, ce qui a conduit 2 une mauvaise opinion sur tous.»?

Ibn Khaldun, dans sa Mugaddima, déclare : « Ce
savoir — c’est-a-dire le soufisme — est parmi les sciences
récentes dans la communauté. A l'origine, la voie de ces
gens a toujours été chez les salaf (ancétres) de la
communauté et les grands parmi eux, des compagnons et
des successeurs, ainsi que ceux qui les ont suivis. C'était
une voie de vérité et de guidance, et son fondement est
l'adoration, I'abandon du bas-monde et de ses ornements,
le désintéressement face aux plaisirs, aux richesses et au
prestige auxquels la majorité s'adonne, la solitude et le

retrait pour l'adoration. Cela était général parmi les

! Kitab al-I'tisam li-ash-Shadbi.
2 Kitab Ta'yid al-Hagiqa al-'Aliyya, page. 57.
54



compagnons et les ancétres. Lorsque l'attirance pour le
bas-monde s'est répandue au cours du deuxieéme siecle et
par la suite, et que les gens ont cherché a s'associer a la
vie mondaine, ceux qui se consacraient a l'adoration ont
été désignés sous le nom de soufis. »'

Dans la mesure ou nous avons cité ces paroles et
témoignages d'érudits sur les soufis et le soufisme, cela
démontre clairement la réalité du soufisme, a savoir qu'il
est un savoir noble, dérivé de la loi sacrée, fondé sur celle-
ci, et ne s'en écarte pas. Comment pourrait-on entendre
dire que le soufisme est une science innovée, sans origine
dans la Shari’a (Loi divine), et qu'il est une hérésie, et que
ses hommes sont des hérétiques ? Ces paroles ne peuvent

émaner que d'un ignorant débile.

Et afin qu'aucun n'essaie de nous exposer des
paroles de certains soufis qui vont a I'encontre de la loi
pour les justifier, nous allons mentionner les paroles des
grands hommes du soufisme, reconnus et respectés,
qu’Allah leur fasse miséricorde, afin établir clairement la

réalité du soufisme selon ses hommes et ses adeptes.

Voici donc les paroles des connaisseurs, des imams
du soufisme et méme des fondateurs de la science du

soufisme .

! Mugaddimat Ibn Khaldun, s. 329.
55



Propos de Gnostiques sur le Soufisme

El-Sheikh Abdul Qadir al-Jilani « gu'Allah soit
satisfait de lui » dit : « Toute vérité qui n'est pas attestée
par la Shari’a est une hérésie. Envole toi vers Al-Haqq
(celui qui est Vrai) « gu'll soit Glorifié » avec les deux ailes
du Coran et de la Sunna. Entre en Sa présence en ayant
ta main dans celle du Messager d'Allah « paix et bénédictions
sur lui et sa famille ». L'abandon des adorations obligatoires
est une hérésie, et la transgression des interdits est une
désobéissance.'

Il a également dit : « Le soufisme n'est pas une
science acquise par les paroles et les rumeurs, mais plutot
par la faim, le détachement des attaches habitudes
familieres et a tout ce qui est plaisant. »*

Sari al-Saqati , « Qu'Allah l'agrée », dit : « Le
soufisme est un nom qui englobe trois significations :
c'est celui dont la lumiere de la connaissance n'éteint pas
la lumiere de sa piété, celui qui ne discute pas de science
ésotérique en contradiction avec les enseignements du
Coran et de la Sunnah, et celui dont les faveurs divines
(karamat) ne le poussent pas a violer les interdits sacrés
d'Allah. »*

! Al-Fath al-Rabbani, page 179
2 Discours numéro 75 du livre "Futuh al-Ghayb"
3 Al-Risala al-Qushayriyya, et Al-Sakhawi dans Tabaqat al-Awliya.
56



Al-Junayd al-Baghdadi, « gu'Allah 'agrée », dit : «
Toutes les voies sont fermées aux Homme, excepté pour
celui qui suit les traces du Messager d'Allah, « Paix et
bénédictions d'Allah sur lui et sa famille », qui suit sa Sunnah
et s'engage sur son chemin. Pour celui-la toutes les voies

du bien lui seront ouvertes. »'

Il dit aussi, « gu'Allah I'agrée » : « Celui qui n’a pas
appris le Coran et n’a pas étudié les récits prophétiques
(hadiths) ne peut étre pris comme modele dans cette voie,

car notre science est liée au Livre Saint et a la Sunnah. »?

El-Sheikh  Abou al-Qassim  al-Qushayri,
« qu’Allah lni fasse miséricorde », dit : « Tous les maitres de
la voie ont établi comme regle que : nul ne peut devenir
un guide dans cette voie sans avoir une profonde maitrise

des sciences de la Shari’a. »°

Il dit aussi dans P'introduction de son épitre, en
parlant des soufis : « Allah a fait de cette confrérie 1'élite
de Ses saints (awliya'), et les a préférés a l'ensemble de Ses
serviteurs apres Ses messagers et prophetes, « paix

et bénédictions d' Allah sur eux ». 11 a fait de leurs cceurs les

1 Abu Nu'aym dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255), et Tabaqat al-
Sofiyya, p. 159.
2 Mentionné par Al-Qushayri dans sa Risala (p. 19) et par Abu Nu'aym
dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255).
3 Livre Al-Risala al-Qushayriyya, (p. 2).
57



réceptacles de Ses secrets et les a distingués parmi la
communauté par les premiceres lueurs de Ses lumieres. Ils
sont le secours a ses créatures, et, dans toutes leurs
situations, ils agissent en conformité avec al-Haqq (celui
qui est Vrai) par la Vérité. Il les a purifiés des impuretés
de la nature humaine, et les a élevés au rang des
contemplations en leur dévoilant les réalités de l'unicité
divine. Il leur a permis d'accomplir les devoirs de la
servitude, et leur a montré les cours de Ses décrets
seigneuriaux. Ils se sont acquittés des obligations qui leur
incombent et ont réalisé ce qu’ll leur a accordé par Sa
bienveillance, en maticre de guidée et de disposition. Puis
ils sont retournés vers Allah, exalté soit-11, avec sincérité
et humilité, ne se reposant pas sur leurs ceuvres ni sur la
pureté de leurs états, sachant qu’Allah, « glorifié et exalté
soit-1/ », fait ce qu’ll veut et choisit qui Il veut parmi Ses
serviteurs. Aucune créature ne peut Lui imposer de limite,
et nul ne peut revendiquer de droit sur Lui. Sa
récompense est une graice qu'll accorde au
commencement, et Son chatiment est un décret empreint
d'équité. et Son commandement est un jugement
décisifx!

! Introduction de Al-Risala al-Qushayriyya, p. 1.
58



L’Imam Al-Ghazali, « gu’Allah 'agrée », dit :« Ceux
qui empruntent la voie de d’Allah sont rare, tandis que
ceux qui prétendent y étre sont nombreux. Nous te

révélons deux signes caractéristiques de cette voie :

I.e premier : que toutes leurs actions soient
mesurées par la balance de la Loi sacrée (la Shari’a), et
qu'elles soient conformes a ses prescriptions, dans ce qu'il
entreprend ou évite, avance ou recule, car il est
impossible de parcourir ce chemin sans se conformer a

toutes les vertus de la Shari’a.

Le second : nul ne latteint sans s’étre engagé dans
la pratique régulicre des actes surérogatoires (Nawafil).
Alors, comment pourrait y parvenir celui qui néglige les
obligations (Fara'idh) ? »'

El-Sheikh Abou al-Qassim Ibrahim ibn
Mohammad al-Nasrabadhi dit : « L’essence du
soufisme réside dans L'observance fidele du Livre et de
la Sunnah, l'abandon des passions et des innovations, et
le respect des maitres spirituels et de leurs sanctités, la
capacité de trouver des excuses aux créatures, et la
bienveillance envers les compagnons de la route, le

service assidu envers eux, et l'adoption des nobles

! Mizan al-‘Amal d'Al-Ghazali : chapitre des stations des cheminants vers
Allah.

59



caracteres, la persévérance dans les invocations régulieres,
et 'abstention de recourir aux permissions 1égales et aux
interprétations complaisantes.. Nul ne s'est égaré sur ce
chemin, si ce n'est a cause d'une corruption au

commencement qui influence la fin. »!

El-Sheikh Abou Bakr al-Kattani, «gu'Alabh
lagrée », dit : « Le soufisme est une question de
comportement : celui qui te dépasse en comportement te

dépasse en soufisme. »”

L’Imam Ahmed al-Rifa'i al-Kabir dit : « La voie
est la Shari’a et la Shari’a est la voie ; la différence entre
les deux n’est que verbale, car la maticre, la maticre, le

sens et I'aboutissement revient du pareil au méme »

Abou Yazid al-Bustami dit : « Si vous voyez un
homme gratifi¢é de faveurs divines (karamat), au point
qu'il s’éleve dans les airs, ne vous laissez pas tromper par
lui avant de voir comment il se comporte face aux ordres
et interdictions, a la préservation des limites et a

l'accomplissement des devoits de la Shari’a. »*

1'Tabaqat al-Sufiyya, p. 159.
2 Tabaqat al-Sufiyya, p. 145.
3 Al-Burhan al-Mu'ayyad, p. 63.
+ Al-I'isam d'Al-Shatibi, p. 127.
60



L’Imam Abou al-Hassan al-Shadhili dit : « Si ton
dévoilement intuitif ( Kashf )!' contredit le Coran et la
Sunnah, alors attache-toi au Coran et a la Sunnah et
délaisse tes révélations intérieurs. Dis-toi en ton for
intérieur: "Allah m’a garanti I'infaillibilité dans le Coran et
la Sunnah, mais Il ne me l'a pas garantie dans la
dévoilement intuitif, ni l'inspiration, ni la vision, sauf

apres les avoir confrontées au Coran et a la Sunnah." »*

El-Sheikh Mohyiddin Ibn Arabi, « gue son secret
soit sanctifice », dit : « Le soufisme, c’est se conformer aux
regles de la Loi sacrée, tant extérieurement
quiintérieurement. Il s’agit des vertus morales, et consiste
a traiter chaque chose comme il se doit, d'une maniere

que tu puisses te louer toi-méme. »’

Ibn ‘Ata Allah Al-Iskandari dit : « Celui qui
s’astreint aux régles de la Sunnah, Allah illumine son coceur

de la lumiere de la connaissance, et nul degré n'est plus

! La notion du dévoilement intuitif « kashf» "i&" dans le Soufisme:
désigne une forme de perception spirituelle ou mystique par laquelle certaines
vérités sont dévoilées a l'initié. Clest une expérience intérieure de la réalité
spirituelle, au-dela des sens ordinaires. Le terme équivalent assez connues est
« Ilumination » souvent utilis¢ dans la mystique chrétienne et d'autres
traditions pour désigner une expérience intérieure par laquelle des vérités
spirituelles ou divines sont révélées directement a 1'ime.

2 Tabaqat al-Shadhiliyya, p. 20.

3 Kitab al-Budar al-Jaliyya du Sheikh Nur al-Din al-Birifkant, , p. 16.

61



noble que celui de suivre le Bien-Aimé, paix et salut sur

lui, dans Ses ordres, Ses actions et Ses comportements. »!

Sahl ibn Abdullah, « gu'Allah lui fasse miséricorde »,
dit : « Les fondements de notre voie sont au nombre de
sept : s’attacher au Livre, suivre la Sunnah, manger du
licite, s’abstenir de nuire, éviter les péchés, persévérer

dans le repentir, et s'acquitter des droits® »’

L'Imam al-Mouhasibi, «qgu'Allah  Ilui  fasse
miséricorde », dit : « Ainsi, je suis devenu désireux de leur
vole, m’inspirant de leurs bienfaits, acceptant leurs
bonnes manieres, aimant leur obéissance. Je ne les
échangerais pour rien, et je ne préférerais personne a eux.
Allah m'a ouvert une connaissance dont la vérité s'est
manifestée, et Il a illuminé pour moi Sa grace. Ainsi j'ai

espéré la délivrance pour quiconque y adhere ou 'adopte..

Puis je dis : J'ai la certitude que I'aide divine est
pour ceux qui pratiquent cette voie, et j’ai vu la déviation
chez ceux qui s’y opposent. J'ai observé que la corrosion
s'accumule sur le cceur de ceux qui l'ignorent et la renient,
et j'ai reconnu l'argument décisif pour quiconque en saisit

le sens.. J'ai réalis¢ qu'il m'était impératif d'adhérer a cette

! Madarij al-Salikin d'Ibn al-Qayyim, vol. 2, p. 486.
2 Fait référence a I'obligation de s'acquitter des droits dus aux auttes, que
ce soit envers Allah, les créatures, ou soi-méme.
3 Al-I'tisam d'Al-Shatibi, p. 127.
62



voie et de vivre selon ses principes. Je l'ai intégré dans
mon for intérieur et j’en ai fait le fondement de ma foi,
construisant mes actions dessus, naviguant a travers mes
¢tats, et j'ai demandé a Allah, le Tout-Puissant, de
m'inspirer la gratitude pour les bienfaits qu'll m'a
accordés et de me donner la force d'observer les limites
de ce qu'll m'a permis d’apprendre., bien que je sois
conscient de mes lacunes a cet égard et que je ne puisse

jamais atteindre un remerciement suffisant pour Lui. »l

El-Sheikh Abou Hafs al-Haddad, « gu’A/lab lui
fasse miséricorde », dit : « Quiconque ne pese pas ses actions
et ses états en tout temps a la lumicere du Coran et de la
Sunnah, et ne soupconne pas ses pensées, ne peut ctre

compté parmi les nobles de cette voie. »*

Abou al-Hassan al-Nadawi dit : « Ces soufis
prenaient des serments d'allégeance aupres des Nobles
sur l'unicité d’Allah (El-Tawhid), la sincérité (El-Ikhlass),
le suivi de la Sunnah ( El-Ittiba’e), le repentir des péchés
et 'obéissance a Allah et a Son Messager. Ils mettaient en
garde contre la débauche, le mal, les mauvaises mceurs,
l'injustice et la cruauté, et incitaient a l'acquisition de
bonnes qualités, tout en se déchargeant des vices tels que

l'arrogance, l'envie, la haine, l'injustice et I'amour du

! Kitab al-Wasaya, p. 27.
2 Al-I'tisam d'Al-Shatibi, p. 127.
63



pouvoir. Ils pronaient la purification de l'ame et sa
rectification, enseignant ’évocation d'Allah, le conseil
envers Ses serviteurs, la satisfaction et le don de soi. En
plus de cet engagement, qui symbolisait le lien profond
entre le maitre et ses disciples, ils incitaient constamment
les gens a raviver en eux l'amour Allah, et le désir ardent
de Son agrément, ainsi qu'une forte volonté d'améliorer

leur ame et de changer sa condition. 1

En ces paroles des imams et des sages se trouve une
ampleur suffisante pour quiconque aspire a saisir la
véritable essence du soufisme et des soufis. Si tel est le
soufisme, quel savoir pourrait étre plus noble, plus grand,

plus majestueux et plus précieux que cette science ?

I Al-Musliman fi al-Hind, p. 140.
64



Les Vertus du Soufisme

L'Imam de la voie, El-Sheikh Abdul Qadir al-
Jilani, dit dans son testament : « Et sache, 6 mon fils,
qu'Allah, le Tres-Haut, nous accorde, a toi et a tous
les musulmans, Son soutien: Le Soufisme repose sur
huit qualités : La premicre est La Générosité (al-
sakha'), la deuxi¢me est La Satisfaction (al-ridha'), la
troisicme est La Patience (al-sabr), la quatricme est
L'Indication (al-ishara), la cinqui¢me est L'Aliénation
(al-ghurba) , la sixicme est Le Port de 1la Laine (libas
al-suf), la septicme est Le Voyage Spirituel (suluk),
et la huitiecme est La Pauvreté (al-faqr)

(1) La Générosité est pour le prophete Ibrahim (paix sur lui),
(2) La Satisfaction est pour le Prophéte Ishaq (paix sur lui),

(3) La Patience est pour le Prophete Ayyub (paix sur lui) ,

(4) L'indication est pour le Prophéte Zakariyya (paix sur lui),
(5) L'aliénation est pour le Prophéte Yusuf (paix sur lui),

(6) Le Port de la laine est pour le Prophéete Yahya (paix sur lui),
(7) Le Voyage spirituel est pour le Prophete 'Isa (paix sur lui),

(8) EtLaPauvreté véritable richesse est pour le Prophete d'Allah
et Son Messager, notre bien-aimé, maitre et intercesseur, le
noble, Mohammad I'Elu « gu'Allah lui accorde paix, honneur,
élévation et gloire».

65



Les Principe de la Doctrine Soufie

L'Imam al-Nawawi dit : « Les fondements de la
voie du soufisme sont au nombre de cinq : la crainte
révérencielle d'Allah, en privé et en public, le suivi de la
Sunnah dans les paroles et les actions, et le détournement
des Hommes, dans la prospérité comme dans l'adversité.,
la satisfaction envers Allah, qu'll accorde peu ou

beaucoup, et le retour a Allah dans l'aisance comme dans
la difficulté. »'

L'Imam Sahl ibn Abdullah al-Tustari dit : « Les
fondements de notre voie sont au nombre de sept :
s'attacher au Livre, suivre la Sunnah, manger du licite,
s'abstenir de nuire, éviter les péchés, persévérer dans le

repentir, et s'acquitter des droits des autres »*

El-Sheikh Abou al-Qassim Ibrahim ibn
Mohammad al-Nasrabadhi dit : « L’essence du
soufisme réside dans 'observance fidele du Livre et de la
Sunnah, 'abandon des passions et des innovations, et le
respect des maitres spirituels et de leurs sanctités, la
capacité de trouver des excuses aux créatures, et la
bienveillance envers les compagnons de la route, le

service assidu envers eux, et l'adoption des nobles

1 El Magqasid fi al-Tawhid wa al-‘Ibadat wa Usal al-Tasawwuf, p. 20.
2 (2) Al-I'tisam d'Al-Shatibi, p. 127.
66



caracteres, la persévérance dans les invocations régulieres,
et 'abstention de recourir aux permissions 1égales et aux
interprétations complaisantes. Nul ne s'est égaré sur ce
chemin, si ce n'est a cause d'une corruption au
commencement qui influence la fin.»'

! Tabagat al-Sufiyya, p. 159.
67



Les Fondements de 1a Doctrine Soufie

L'Imam Abou Bakr Mohammad al-Kalabadhi
rapporte avoir entendu Abou al-Hassan Mohammad ibn
Ahmad al-Farsi dire : « Les piliers du soufisme sont au
nombre de dix : Le premier est la pureté de l'unicité
(tawhid), puis vient la bonne compréhension de I'écoute
spitituelle (sama‘)', la bienveillance dans la compagnie, la

noblesse dans l'altruisme (ithar), I'abandon du choix

! « Comprendre », un verbe qui trouve ses racines dans le latin
"comprehendere”, signifiant « saisir ensemble ». A travers ses lettres se tisse l'idée
d'une étreinte intellectuelle, d'un geste qui ne se contente pas de toucher, mais
qui embrasse, qui capture l'essence. "Com-", ce préfixe qui réunit, évoque une
danse ou chaque élément trouve sa place dans un tout harmonieux.
"Prehendere", c'est l'acte de prendre, de capter, d'embrasser le monde avec
l'esprit. Comprendre, c'est donc un voyage intérieur, une prise d'un tout, une
lumiére qui éclaire ce qui semblait auparavant éparpillé dans l'ombre. Clest
accueillir dans l'unité ce que l'on croit fragmenté, saisir le fil invisible qui relie
chaque nuance.

Le « Sama‘ » (glew) est une écoute spitituelle, une audition sacrée au-dela
des simples sons, ou I'dme s'ouvre aux mystéres de 'amour d’Allah. Dans le
silence intérieur, le sama‘ devient une résonance profonde qui fait vibrer l'ame
aux vérités cachées de l'existence. A travers les chants, les poémes ou la musique,
le cceur du soufi cherche a percevoir la beauté infinie d’Allah, s'élevant au-dela
du monde matériel pour gouter a la présence divine.

Comprendre et écouter s’unissent alors dans une quéte commune : celle
de la perception intérieure, la ou Iintellect et le cceur fusionnent pour toucher
au sacré.

68



personnel ', la promptitude a l'extase (wajd)?, le
dévoilement intuitif (kashf), la multiplicité des voyages,
le renoncement a la quéte matérielle, et l'interdiction de

thésaurisation?.

« Purifier 1'unicité » consiste a ce qu'aucune
pensée d’anthropomorphisme ou de négation ne vienne

altérer sa perfection.

! «1'abandon du choix » (WY & 53 est un acte de renoncement sacté,
ou l'ime du cheminant (salik) se dépouille de sa propre volonté pour s'immerger
entierement dans la Volonté d'Allah. C’est une libération de I'illusion que nos
désirs et choix émanent d'une sagesse supérieure, alors qu’ils ne sont souvent
que les ombres de I'ego. Dans cet abandon total, 'ame se déleste des poids du
monde et des chaines de ses préférences, pour devenir une mer paisible reflétant
la lumiére de 1'Unique.

2 Le wajd (3>) est 'extase mystique qui s’empare du cceur du soufi, un
souffle divin qui embrase I’ame et la plonge dans les profondeurs de I'amour
d'Allah. C’est un état ot le voile de Iexistence s'efface, ou 'ego se dissout, et ou
seul demeure I’écho vibrant de la Présence divine. Le wajd n’est pas une quéte,
mais un don, un éclat de grace qui traverse I'esprit comme une lumiére venue
d’en haut. Il apparait fréquemment lors de pratiques spirituelles telles que le
sama‘, le dhikr, ou des moments de profonde contemplation. Il n’est pas le fruit
de la volonté humaine, mais une manifestation de la grice d’Allah. Il peut se
traduire par des expressions extérieures — larmes, chants, mouvements du
corps —, mais il s'agit essentiellement d'une expérience intérieure ou le cceur du
est embrasé par la présence divine. Dans le wajd, le soufi perd toute conscience
de soi et de ce qui entoute, absorbé entiérement par I'Essence d’Allah.

3 Cela renvoie a I'accumulation des biens et des richesses, une telle
pratique est souvent pergue comme un attachement a ce monde éphémere, un
voile qui obscurcit la reliance a Allah. L'accumulation excessive détourne le cceur
de la confiance totale en Sa providence (tawakkul), freinant ainsi le cheminement
vers 'Unique.

69



« Comprendre 1'écoute » consiste a écouter avec
I’état spirituel de son 'ame, et non seulement avec
I'intellect.

Préférer autrui a soi-méme, voila le véritable
« altruisme », afin que la noblesse de cet altruisme

revient aux autres.

Etre « prompt 2 I'extase » réside dans un cceur qui
n'est ni dépourvu de ce qui éveille I'extase, ni trop chargé
de ce qui obstrue I'écoute des « zawajir » (admonitions)'
d'al-Haqq .

« Dévoiler les pensées », c'est scruter chaque
pensée qui traverse le cceur, distinguant soigneusement
ce qui provient de celui qui est Vrai (al-Haqq) et rejetant

tout ce qui n’en émane pas.

« Multiplier les voyages » permet de contempler
les signes divins a travers les horizons et les contrées.,
comme Allah, «exalté soit-Il», 'a dit :  « N'ont-ils pas

parcouru la terre pour voir ce gu'il est advenn de ceuxc gui étaient

T Te terme«_als) » « zawajir » signifie « admonitions » ou
« avertissements ». Il fait référence aux rappels divins qui viennent purifier le
ceeur et le guider sur la voie droite. Ces admonitions sont des signes placés par
Allah pour détourner 1'ame de l'erreur et l'orienter vers Sa Vérité, comme des
réprimandes bienveillantes qui protégent le cheminant de I'égarement.

70



avant eux 2 »', « Dis: Parcourez la terve et voyez comment 1/ a

commencé la création »°

I a été dit au sujet de la parole d'Allah, exalté soit-
1l : « Dis: Parconrez la terre » , que cela signifie : voyager
avec la lumiére de la connaissance, et non sous l'ombre
del'ignorance. C’est un appel a rompre les liens terrestres,
a entrainer les ames dans la discipline spirituelle, et a
renoncer a la quéte des moyens matériels, afin que les
ceeurs s’enracinent dans la confiance totale en Allah
(tawakkul),

Quant a « l'interdiction de thésaurisation », clle
s'applique a certaines situations, non aux obligations
prescrites concernant la quéte du savoir et des sciences,
comme le Prophete, paix et salut sur lui, a dit a propos de

I'homme des gens de la Souffa qui est mort en laissant un

1 Sourate Ar-Rum : verset 9
2 Sourate Al-‘Ankabut : verset 20

71



dinar, le Messager d'Allah, paix et bénédictions sur lui, a dit :

“Pout si peu.” '»?

Je dit «la bonne compagnie consiste a se comporter
avec douceur et bienveillance envers autrui, en effacant
toute mauvaise action par des bonnes, surtout envers sa
famille, ses proches et ses voisins. Quant a I'abandon du
choix personnel, il consiste a placer toute sa confiance
en Allah, Lui confiant pleinement ses affaires, tant

intérieurement qu’extérieurement, dans l'apparence

comme dans le secret de I'ame..» Sheikh Mukhlif El-Qadiri

! Ce hadith fait référence a l'un des « Ahl al-Souffa », ces compagnons
pauvres qui résidaient dans la mosquée du Prophete « paix et bénédictions sur lui »
et vivaient dans le dénuement, se contentant de la charité et de ce qu'Allah leur
accordait.

Lotsque cet homme est décédé, on découvtit qu'il avait laissé un dinar.
Le Prophéte « paix et bénédictions sur lni » a alors dit : « Q4S » (kaitan), ce qui
signifie « tout ¢a pour ¢a »ou « pour si peu ». Cette expression était un doux
reproche, signifiant que, méme si la somme était modeste, elle était en
contradiction avec l'idéal de détachement et de renoncement total que les « Ahl
al-Souffa » étaient censés incarner. Ils vivaient dans un état de dévotion
compléte et de confiance absolue en Allah, sans s'attacher aux biens matériels.

Ce hadith illustre que, bien que l'accumulation de biens ne soit pas
interdite en soi, pout ceux qui ont fait veeu de pauvreté et qui s'en remettent
enticrement a Allah, cela peut refléter un manque de confiance en la providence
divine (tawakkul).

2 Al-Ta‘aruf li-Madhhab Ahl al-Tasawwuf, p. 90.
72



Abou Talib al-Makki dit dans son ouvrage
Qut al-Qulub : « Quatre choses forment la base de
Iédifice du soufisme et par elles sa structure se trouve
renforcée : la premicere est la faim, puis la veille, ensuite
le silence, et enfin la retraite. Ces quatre sont une prison
pour I'ame, un resserrement et une contrainte pour la
dompter, car elles affaiblissent ses traits négatifs, et a
travers elles ses actions deviennent meilleures. Chacune
de ces quatre pratiques a une influence bénéfique sur le

cceur. »!

!'La faim : Dans la tradition soufie, la faim n’est pas simplement un
manque de nourriture, mais une discipline spirituelle. Le fait de réduire ses
besoins physiques par le jeane ou la limitation de I'alimentation permet
d’affaiblir les désirs de ’'ame (nafs), la rendant ainsi plus réceptive a la lumiere
divine. La faim aide a purifier le cceur et a briser les attaches au monde matériel,
libérant esprit pour une contemplation plus profonde d’Allah.

La veille : consiste a priver 'ame de sommeil excessif, est une pratique
courante chez les soufis. En restant éveillé pour la pricre, la méditation, ou le
dhikr pendant la nuit, le soufi consacre des moments privilégiés a Allah, dans un
état de quiétude et de sérénité ou le monde est endormi. Cette pratique affate la
vigilance spirituelle et renforce la connexion avec le Divin, car la nuit est un
temps propice a l'intimité avec Allah.

Le silence : une forme de purification de la langue, qui permet de
détourner ’ame des distractions inutiles et des paroles futiles. En cultivant le
silence, le soufi s’efforce de purifier ses pensées et son ceeur, concentrant son
attention uniquement sur Allah. Ce silence extérieur mene a un silence intérieur,
ou "ame devient réceptive aux vérités spirituelles. C’est un moyen d’éviter les
maux du langage et d’ouvrir la porte a la sagesse.

La retraite : l'acte de se retirer du monde extérieur pour se concentrer
entierement sur Allah. En s’isolant des distractions de la société et des besoins
matériels, le soufi crée un espace propice a la méditation profonde, au dhikr, et

73



L'Imam Al-Ghazali rapporte que Sahl ibn
Abdullah al-Tustaria dit: « Les abdal' ne sont patvenus
a leur rang que par la faim, la veille, le silence et la retraite

»2

L'imam Al-Suhrawardi déclare : « Les maitres
sont unanimes sur le fait que I'essence de leur voie repose
sur quatre choses : la modération dans I'alimentation, la
réduction du sommeil, la limitation des paroles et la

retraite loin des étres.»’

a lintrospection. La retraite est une facon de se reconnecter a son étre intérieur
et de se rapprocher d’Allah, en détachant son cceur des préoccupations terrestres
pour se fondre dans la lumiere divine.

Ces quatre pratiques — la faim, la veille, le silence et la retraite —
ne sont pas de simples exercices, mais des portes vers l'invisible. Par elles, 'ame
se dépouille du superflu et s'affine pour gouter aux mystéres du Divin. C’est en
se retirant du monde que le soufi trouve en lui la vérité la plus pure : I'abandon
de I'ego pour I’étreinte silencieuse de 'Unique. Dans ce dépouillement, chaque
souffle devient une pricre, chaque instant, une rencontre avec I’éternité.

I Le terme « abdal» « &Y » désigne, dans la tradition soufie, un
groupe d'élus ou de saints qui occupent un rang éminent parmi les serviteurs les
plus proches d'Allah. Ils portent ce nom parce quils « remplacent » (J%) ceux
qui décedent, assurant ainsi la continuité spirituelle a travers les ages. Leur
présence, bien qu’invisible aux yeux des gens ordinaires, est essentielle pour la
guidance spirituelle de ’humanité. Ces ames ont atteint un degré incomparable
de pureté, de dévotion et de proximité avec Allah, et leur existence constitue un
pilier de soutien fondamental pour la communauté spirituelle.

2 « Sharh al-Hikam al-‘Ata'iyya » de Al-Sharnubi, p. 26.
3 « La Revivification des Sciences de la Religion » vol. 3, p. 79.

74



Shaykh al-Akbar Muhyi al-Din Ibn Arabi a dit :

« Les piliers de la voie sont au nombre de quatre : le
silence, la faim, l'isolement et la veille. De ces quatre nait
la connaissance de 1'Essence divine, de I'ame, du monde
et du tentateur. Lorsque I'homme s'éloigne des créatures
et de son propre ego, que ses paroles se taisent pour
laisser place a 'évocation du Nom sacré, qu'il détourne
les besoins du corps pour nourrir l'esprit, et qu'il veille
tandis que le monde sommeille, alors ces qualités, réunies
en lui, transforment son humanité en une nature
angélique, sa servitude en royauté, sa raison en intuition
sensible, son absence en une présence éclatante, et ce qu'il
cache en lui devient lumiére manifeste, et son for

intérieur se révéle a 'extérieut. »'
Il dit ausst dans son livre Hilyat al-Abdal,:

« Un de nos amis m'a raconté : "Une nuit, alors que j’étais
dans mon lieu de pricre, ayant terminé mon « wird », la
téte reposée entre mes genoux tout en évoquant Allah, je
sentis soudain quelqu’un soulever mon tapis de priere et
étendre a sa place un autre tapis en natte, me disant :
« Prie dessus». Bien que la porte de ma maison fat
fermée, une certaine crainte m’envahit. Alors il me dit :
« Celui qui trouve refuge aupres d'Allah ne craint rien.».

Puis il ajouta : « Crains Allah en toute circonstance ».

!« Faydh al-Qadir », vol. 2, p. 429.
75



Inspiré par sa voix, je demandai : « O mon maitre, par
quoi les abdal deviennent-ils abdal ? « Il me répondit :
« Par les quatre choses qua mentionnées Abou Talib
dans (al-Qut ) : le silence, la retraite, la faim, et la veille ».
Puis il s’en alla, et je ne sais ni comment il est entré, ni
comment il est sorti, alors que la porte de ma maison était

fermée". »?

Al-Sha'rani dit dans « Al-Anwar al-Qudsiyya » :
« Les piliers du soufisme sont au nombre de quatre : la
faim, la veille, la retraite et le silence. Certains les ont

réunis dans ce vers :
« La demenre de la sainteté, en ses fondements érigée,
Par nos maitres, les abdal, d'un rang éleve.
Dans le silence et la retraite ils résident,

Dans la faim et la veille, leur pureté s'affirme. »

! Le titre complet de cet ouvrage est « Qut al-qulab fi mu‘amalat al-
mahbub wa-wasf tariq al-mutid ila maqam al-tawhid » est un ouvrage
spirituel majeur écrit par Abu Talib al-Makki, un érudit et mystique soufi du 10e
siécle. Le titre se traduit par "la nourriture des cceurs sur la maniére de se
comporter avec le bien-aimé et la description de la voie du murid vers la
station de la profession de I'unicité divine". Ce livte traite principalement de
la purification de 'Ame, de l'ascétisme (zuhd), des pratiques de dévotion et des
voies menant a la proximité d'Allah. C'est un texte influent dans la tradition
soufie qui a fortement inspiré d'autres savants tels que 1'imam Al-Ghazali. 1l est
notamment apprécié pour ses réflexions profondes sur la foi, le repentir, la
sincérité et le détachement du monde.

2 Faydh al-Qadir, vol. 3, p. 168.

76



Il dit dans Al-‘Ouhoud :« Celui qui néglige 'un de
ces quatre principes ne pourra jamais accomplir

pleinement son état dans la voie. »

Ahmed ibn Sahl, qu'Allah lui fasse miséricorde, a
dit : « Tes ennemis sont au nombre de quatre : le bas-
monde, dont ’arme est tes semblables’, et dont la prison
est la retraite ; le diable, dont 'arme est la satiété, et dont
la prison est la faim ; 'ame, dont ’'arme est le sommeil, et
dont la prison est la veille ; les passions, dont 'arme est

la parole, et dont la prison est le silence. »*

Le Shaykh Ahmed ibn ‘Ajiba al-Hassani dit : « I
a été dit que les piliers du soufisme sont au nombre de
trois : la rencontre (el-jtima)?, I'"écoute (el-sama‘) et
l'observance fidéle (el-ittiba‘) »*

! Un autre terme convenable pour “ (#&ll » « al-khalq » dans ce
contexte pourrait étre “créatures” ou “les étres créés humains et autres”

2 Shath al-Hikam al-‘Ata'iyya par Al-Sharnubi, p. 26.

3 Al-ijtima‘ : Ce terme signifie « la rencontre » ou « P'assemblée ».
Dans le contexte soufi, il fait référence a la réunion des cceurs ou a la
communion spirituelle entre les disciples et les maitres.

4 Al-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Qut’an al-Majid, vol. 2, p. 615.

77



La source du soufisme et ses critére

Quant a la source de ses fondements, de ses
principes et de ses vertus, elle puisent dans le Coran et la
noble Sunna, les enseignements des justes, les
illuminations des connaisseurs, ainsi que dans les efforts
dévoués des savants pratiquants, toujours en accord avec
les préceptes du Livre, de la Sunna, des traditions
authentiques et des recommandations pieuses.
Le soufisme ne s’écarte jamais de cette volie pure, et
malgré les innovations qui ont pu s’y glisser, il en est aussi
innocent que le loup I'était du sang de Youssouf « gue la
paix soit sur i ».

Nous avons, en effet, exposé tout ce qui touche a
cette noble science : sa définition, ses fondements, ses
origines, sa position parmi les autres sciences, sa véritable
nature, ses bases, et son statut. Ainsi, le lecteur possede
désormais une vision complete et éclairée de cette science
sublime.

Il apparait clairement que le soufisme est une
science légitime, noble et d'une grande envergure dans la
religion, profondément enracinée dans le Livre et la
Sunna, comme l'ont attesté les grands érudits de cette
communauté. Dés lors, il nous est possible d'affirmer que
le soufisme se mesure par un critere précis, nous
permettant de distinguer la vérité de lerreur, le juste du
déviant.

78



N

A travers cette échelle rigoureuse, nous sommes
capables de reconnaitre les sinceres des prétendants. Ce
critere n'est autre que le Livre d’Allah et la Sunna de Son
Messager « que la paix et les bénédictions soient sur lui et sa
famille », ainsi que les états et meeurs des pieux
prédécesseurs, des Compagnons, des Imams de la noble
tamille prophétique, des savants et des connaisseurs qui
ont contribué a I’établissement et a la consolidation de
cette science sacrée.

En nous appuyant sur ce critere infaillible, nous
pouvons distinguer la vérit¢ de l'lllusion. Sache que tout
ce qui contredit les principes que nous avons exposés
n'appartient en rien au soufisme, et celui-ci s’en dissocie
completement. Cela a été clarifié par de nombreux
maitres de la voie soufie.

Les paroles des savants et des savant que nous
avons citées précédemment suffisent a elles seules, mais
nous en rappellerons quelques-unes ici, afin qu’elles
servent de preuve a tout soufi qui s’éloignerait du chemin
de la vérité, du Livre et de la Sunna. Elles seront pour
nous une échelle fiable, et pour ceux qui prétendent sans
véracité, une preuve irréfutable. Fcoute donc la sagesse
des gnostiques.

Le Shaykh °‘Abd al-Qadir al-Jilani, qu'Allah
l'agrée, a dit : « Toute vérité qui n’est pas attestée par la
shari’a est une hérésie. Vole vers Allah (al-Haqq) ( exalté
soit-1/ ), avec les deux ailes du Coran et de la Sunna. Entre

79



en Sa présence en tenant la main du Messager d'Allah,
(paix et bénédictions sur lui et sa famille). Abandonner les
obligations prescrites est une hérésie, et commettre des
interdits est une désobéissance. »'

L’Imam Al-Ghazali, « gu’Allah 'agrée », dit :« Ceux
qui empruntent la voie de d’Allah sont rare, tandis que
ceux qui prétendent y étre sont nombreux. Nous te

révélons deux signes caractéristiques de cette voie :

l.e premier : que toutes leurs actions soient
mesurées par la balance de la Loi sacrée (la Shari’a), et
qu'elles soient conformes a ses prescriptions, dans ce qu'il
entreprend ou évite, avance ou recule, car i est
impossible de parcourir ce chemin sans se conformer a

toutes les vertus de la Shari’a.

Le second : nul ne Patteint sans s’étre engagé dans
la pratique régulicre des actes surérogatoires (nawafil).
Alors, comment pourrait y parvenir celui qui néglige les
obligations (fara'id) ? »*

! Al-Fath al-Rabbani, p. 179
2 Mizan al-‘Amal d'Al-Ghazali : chapitre des stations des cheminants vers
Allah.

80



Abou Yazid al-Bustami dit : « Si vous voyez un
homme gratifié de faveurs divines (karamat), au point
qu'il s’éleve dans les airs, ne vous laissez pas tromper par
lui avant de voir comment il se comporte face aux ordres
et interdictions, a la préservation des limites et a

l'accomplissement des devoirs de la Shati’a. »'

El-Sheikh Abou al-Qassim Ibrahim ibn
Mohammad al-Nasrabadhi dit : « L’essence du
soufisme réside dans L'observance fidele du Livre et de
la Sunnah, 'abandon des passions et des innovations, et
le respect des maitres spirituels et de leurs sanctités, la
capacité de trouver des excuses aux créatures, et la
bienveillance envers les compagnons de la route, le
service assidu envers eux, et l'adoption des nobles
caracteres, la persévérance dans les invocations régulicres,
et 'abstention de recourir aux permissions légales et aux
interprétations complaisantes.. Nul ne s'est égaré sur ce
chemin, si ce n'est a cause d'une corruption au

commencement qui influence la fin. >

Sari al-Saqati , « Qu'Allah l'agrée », dit : « Le
soufisme est un nom qui englobe trois significations :
c'est celui dont la lumiére de la connaissance n'éteint pas

la lumiere de sa piété, celui qui ne discute pas de science

U Al-I'isam d'Al-Shatibi, p. 127.
2 Tabaqat al-Sufiyya, p. 159.
81



ésotérique en contradiction avec les enseignements du
Coran et de la Sunnah, et celui dont les faveurs divines

(karamat) ne le poussent pas a violer les interdits sacrés

d'Allah. »!

Il dit aussi, « gu'Allah I'agrée » : « Celui qui n’a pas
appris le Coran et n’a pas étudié les récits prophétiques
(hadiths) ne peut étre pris comme modele dans cette voie,

car notre science est liée au Livre Saint et a la Sunnah. »?

Al-Junayd al-Baghdadi, « gu'Allah I'agrée », dit : «
Toutes les voies sont fermées aux Homme, excepté pour
celui qui suit les traces du Messager d'Allah, « Paix et
bénédictions d" Allah sur lui et sa famille », qui suit sa Sunnah
et s'engage sur son chemin. Pour celui-1a toutes les voies

du bien lui seront ouvertes. »°

L'Imam Sahl ibn Abdullah al-Tustari dit : « Les
fondements de notre voie sont au nombre de sept :
s'attacher au Livre, suivre la Sunnah, manger du licite,
s'abstenir de nuire, éviter les péchés, persévérer dans le

repentit, et s'acquitter des droits des autres »*

! Al-Risala al-Qushayriyya, et Al-Sakhawi dans Tabaqat al-Awliya.
2 Mentionné par Al-Qushayri dans sa Risala (p. 19) et par Abu Nu'aym
dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255).
3 Abu Nu'aym dans Hilyat al-Awliya (vol. 10, p. 255), et Tabaqgat al-
Sofiyya, p. 159.
*(2) Al-I'tisam d'Al-Shatibi, p. 127.
82



L'I'mam al-Nawawi dit : « Les fondements de la
vole du soufisme sont au nombre de cinq : la crainte
révérencielle d'Allah, en privé et en public, le suivi de la
Sunnah dans les paroles et les actions, et le détournement
des Hommes, dans la prospérité comme dans l'adversité.,
la satisfaction envers Allah, qu'll accorde peu ou

beaucoup, et le retour a Allah dans I'aisance comme dans

la difficulté. »!
El-Sheikh Abou Hafs al-Haddad, « gu’Alah lui

fasse miséricorde », dit : « Quiconque ne pese pas ses actions
et ses états en tout temps a la lumiere du Coran et de la
Sunnah, et ne soupconne pas ses pensées, ne peut étre

compté parmi les nobles de cette voie. »

L’Imam Abou al-Hassan al-Shadhili dit : « Si ta
dévoilement intuitif ( Kashf )’ contredit le Coran et la
Sunnah, alors attache-toi au Coran et a la Sunnah et
délaisse tes révélations intérieurs. Dis-toi en ton for
intérieur: "Allah m’a garanti 'infaillibilité dans le Coran et

la Sunnah, mais Il ne me I'a pas garantie dans la

! El Magasid fi al-Tawhid wa al-Ibadat wa Usal al-Tasawwuf, p. 20.

2 Al-I'tisam d'Al-Shatibi, p. 127.

3 La notion du dévoilement intuitif « kashf » "—2S" dans le Soufisme:
désigne une forme de perception spirituelle ou mystique par laquelle certaines
vérités sont dévoilées a l'initié. Clest une expérience intérieure de la réalité
spirituelle, au-dela des sens ordinaires. Le terme équivalent assez connues est
« Ilumination » souvent utilis¢ dans la mystique chrétienne et d'autres
traditions pour désigner une expérience intérieure par laquelle des vérités
spitituelles ou divines sont révélées directement a I'ime.

83



dévoilement intuitif, ni l'inspiration, ni la vision, sauf

apres les avoir confrontées au Coran et a la Sunnah." »l

L'ITmam al-Twusi a dit : « Celui dont les fondations ne
sont pas solidement ancrées dans trois piliers est trompé,
méme s'il marchait dans les airs, parlait avec sagesse, ou
recevait l'approbation des élites et des foules. Ces trois
piliers sont : d'abord, fuir tout ce qui est interdit, grand
ou petit ; ensuite, accomplir fidélement toutes les
obligations, qu'elles soient faciles ou difficiles ; et enfin,
abandonner ce monde a ceux qui s'y attachent, que ce soit
en peu ou en abondance, sauf ce dont le croyant ne peut

se passer. »*

Dans les paroles des savants et des gnostiques
mentionnées précédemment, il y a de quoi clarifier les
fondements du soufisme. Il en résulte que le référentiel
et la norme dans cette noble science est le Coran et la
Sunna, ainsi que les états et les récits des connaisseurs de
la Vérité. Ce qui est en accord avec le Livre, la Sunna et
la voie des maitres est notre chemin et notre méthode.
Quant a ce qui les contredit, nous nous en dissocions

complétement.

! Tabaqat al-Shadhiliyya, p. 20.
2 Al-Luma' p. 409
84



Il nous incombe de saisir que I'essence ultime du
soufisme réside dans la marche sur les pas du Messager
d'Allah, « paix et bénédictions sur lui et sa famille », ainsi que
des pieux prédécesseurs et des connaisseurs d'Allah. Leur
quéte nous guide vers la purification de 'ame, la sérénité
du cceur et la pureté de Pesprit, telles que désirées par
Allah le tout puissant. Cependant, cette quéte ne peut étre
atteinte que par une observance fidéle, tant dans la forme
apparente que dans la profondeur cachée de I’étre, de
leurs enseignements, dans les paroles, les actes et les états,

ou chaque souffle devient un reflet de leur vérité.

85



Les prétendants du soufisme

11 ressort de notre étude précédente que le soufisme est
une science d'une noble valeur et d'une importance immense.
Cependant, a l'instar des autres sciences, il a été récemment
éprouvé par une poignée de prétendus soufis qui y sont entrés
sans en faire véritablement partie, de la méme manicre que
'Islam, a ses débuts, a été éprouvé par les hypocrites, qui
cachaient leur mécréance tout en affichant la foi. Comme on
le dit, toute regle a ses exceptions. Ainsi, les ennemis du
soufisme ont exploité l'existence de ces intrus pour en ternir
l'image, le discréditer et étouffer son souffle parmi les gens,
bien qu'ils sachent pertinemment que le soufisme est innocent
de leurs agissements. Ceci constitue une grande injustice et

une calomnie flagrante.

Le soufisme, dans ce sens, est semblable a toutes les
autres sciences. De la méme maniére que la science du hadith
a été altérée par des imposteurs qui ont introduit des hadiths
mensongers attribués au Prophete « paix et bénédictions sur lui »,
les sciences de la théologie, de I’histoire, du droit et de bien
d’autres disciplines ont également été entachées par des
individus étrangers a leurs véritables enseignements. Le
soufisme, de la méme manicre, a été éprouvé par ces
prétendants. Toutefois, chaque science a son référentiel, et
celui du soufisme est désormais clair, Et sa réalité est

lumineuse, comme nous l'avons montré.

86



L'Imam al-Suyuti a dit : « Le soufisme, en lui-
méme, est une science noble, fondée sur 1'observance de
la Sunna et le rejet des innovations. Mais j’ai constaté que
de nombreuses personnes étrangeres a cette voie se sont
tait passer pour ses adeptes, y introduisant des pratiques
qui n’en font pas partie, ce qui a conduit a une mauvaise

opinion sur ’ensemble des soufis. »

Si nous méditons sur les paroles de I'Imam al-Suyuti,
la vérité parait assez claire. C'est exactement ce qui s'est
produit : des individus sont entrés dans le soufisme, se
contentant des apparences tout en délaissant essence et
les principes fondamentaux. Ils se sont nommés soulfis,
et certains d'entre eux se sont méme placés en position
de cheikh, attirant des disciples qui les ont suivis. Ils se
sont perdus et ont égaré ceux qui les suivaient, faisant
porter au soufisme le fardeau de leurs mauvaises actions.
Cela illustre parfaitement la parole d’Allah, exalté soit-1l,

dans la sourate des Hypocrites :

« Et quand tu les vois, leurs corps t'émerveillent;
et s'ils parlent tu écoutes leur parole. Ils sont comme

des biiches appuyées contre des murs ».*

! Sourate Al-Munafiqun, verset 4

87



Si tu pénétrais dans leurs cceurs et dans leur for
intérieur, tu ne trouverais méme pas une once de foi. Ils
se sont placés en téte de la chaire sans avoir fourni
d'effort ni lutté contre eux-mémes, devenant ainsi des
tormes et des corps dépourvus de cceurs, des langues sans
éthique. Ils ont seulement embellit leur apparence tout en

souillant leur essence.

Si tu pouvais explorer leur profondeur, tu n'y
découvrirais méme pas une parcelle de foi. Ils se sont
¢élevés a la chaire sans avoir combattu ni assoupli leurs
ames, devenant ainsi des silhouettes sans essence, des
corps sans ames, des discours dépourvus de sagesse. Ils
n'ont soigné que leur apparence tout en souillant la pureté

de leur essence.

Shaykh ‘Abd al-Qadir al-Jilani dit : « Les gens se
divisent en quatre catégories, et parmi eux se trouve celui
qui possede une langue sans cceur. Il parle de sagesse sans
agir, appelle les gens a Allah tout en s'en ¢loignant. Il
condamne les défauts des autres tout en persistant dans
les siens. Il se montre pieux aux yeux des gens, mais se
dresse devant Allah, exalté soit-1l, dans la gravité de ses
péchés lorsqu'il est seul, tel un loup vétu de belle robes.

88



Clest de celui-ci que le Prophete, « paix et bénédictions
sur lui », a mis en garde en disant : « Ce dont je crains le
plus pour ma communauté, un hypocrite au langage
savant »1

Eloigne—toi de cet individu et hate-toi de le fuir, afin
que la douceur de son discours ne te séduise point, car
cela pourrait te consumer dans le feu de ses péchés et te
détruire par la puanteur de son for intérieur et de son

ceeur. »?

Cette image que nous a dépeinte le Shaykh ‘Abd
al-Qadir al-Jilani, « gue son secret soit sanctifié », nous offre
un portrait clair des prétendus soufis, et combien sont-ils
nombreux aujourd'hui, qu'Allah nous préserve, ainsi que

vous.

A mesure que ces imposteurs se multipliaient, leurs
actions se révélant toutes contraires au Coran et a la
Sunna, et méme aux fondements du véritable soufisme,
les gens ont commencé a ressentir le danger qu'ils
représentent et a s'en méfier. Conscients de cette menace,
ces individus n'ont eu d'autre choix que de s'attaquer aux
écrits des soulfis, altérant et déformant les principes et les

méthodes établies par les maitres de la voie, pour les

! Rapporté par Ahmad d'aprés Omar, ( hadith authentique).
2 Futiih al-Ghayb, Article 33.
89



adapter a leurs propres désirs, leurs divergences et leurs
intéréts. Ils ont ainsi introduit dans le Soufisme des
¢léments qui n'en font pas partie, le tout en s'appropriant
le nom de soufisme. Aprés un certain temps, ils ont créé
un soufisme nouveau, sans lien avec le soufisme
authentique.

Nous avons déja évoqué, dans notre étude sur le
rétérentiel et les bases du soufisme, les paroles des
gnostiques qui suffisent a distinguer les imposteurs des
véritables adeptes. Nous allons en rappeler quelques-unes

ici pour renforcer cette vérité

Abou Yazid al-Bustami dit : « Si vous voyez un
homme gratifié de faveurs divines (karamat), au point
qu'il s’éleve dans les airs, ne vous laissez pas tromper par
lui avant de voir comment il se comporte face aux ordres
et interdictions, a la préservation des limites et a

l'accomplissement des devoirs de la Shari’a. »'

L’Imam Al-Ghazali, « gu’Allah I'agrée », dit :« Ceux
qui empruntent la voie de d’Allah sont rare, tandis que
ceux qui prétendent y étre sont nombreux. Nous te
révélons deux signes caractéristiques de cette voie : Le
premier : que toutes leurs actions soient mesurées par la

balance de la Loi sacrée (la Shari’a), et qu'elles soient

! Al-I'tisam d'Al-Shatibi, p. 127.
90



conformes a ses prescriptions, dans ce qu'il entreprend
ou évite, avance ou recule, car il est impossible de
parcourir ce chemin sans se conformer a toutes les vertus
de la Shari’a. e second : nul ne I'atteint sans s’étre engagé
dans la pratique régulicre des actes surérogatoires
(Nawafil). Alors, comment pourrait y parvenir celui qui
néglige les obligations (fara'id) ? »'

El-Sheikh Abdul Qadir al-Jilani « gu'Allah soit
satisfait de lui » dit : « Toute vérité qui n'est pas attestée
par la Shari’a est une hérésie. Envole toi vers Al-Haqq
(celui qui est Vrai) « gu'l/ soit Glorifié » avec les deux ailes
du Coran et de la Sunna. Entre en Sa présence en ayant
ta main dans celle du Messager d'Allah « paix et bénédictions

sur lui et sa famille ».

Parmi les exemples de leurs déviances, on trouve a
déformation des rassemblement de dhikr (cercles) vers
des pratiques ¢loignées du Livre et de la Sunna, la mixité
des hommes et des femmes dans ces assemblées, les
discours déviants qui contredisent la Loi divine,
lintroduction de la doctrine de I'Immanence (Houloul)

et de 'Union (Ittihad)?, "'abandon de 'apprentissage des

! Mizan al-‘Amal d'Al-Ghazali : chapitre des stations des cheminants vers
Allah.

2 Littéralement, « ittihad » signifie union ou fusion. Dans ce contexte,
cela il fait référence a l'idée que I'dame de l'adepte peut atteindre un état d'unité
avec Allah, ou il n'y a plus de distinction entre le créateur et la créature

91



sciences religieuses, ainsi que le délaissement des Sunan
prophétiques (traditions) et des comportements vertueux
recommandés. Sans oublier les ajouts et les altérations

dans les écrits des savants et des gnostiques.

L'Imam al-Sha’rani, « gue la miséricorde d' Allah soit
sur lut », a dit : « Parmi les bienfaits qu'Allah, « exalté et béni
soit-I/ », m'a accordés, il y a ma patience face aux envieux
et aux ennemis qui ont inséré dans mes écrits des propos
contraires a l'apparence de la shari’a. Cela s'est produit
lorsque j'ai composé le livte (Al-Bahr al-Mawrud sur
les pactes et les engagements)’. Les savants des quatre
écoles en Egypte y ont apposé leur approbation, et les
gens se sont empressés de le copier, produisant ainsi pres
de quarante exemplaires. Jaloux de cela, Les envieux,
jaloux de cela, ont rusé avec certains de mes compagnons
naifs, empruntant une de leurs copies du livre, puis en ont
recopié quelques carnets et les leur ont restitués., y

insérant des croyances erronées, des questions contraires

L'immanence, ou « hulul », fait référence a la croyance que Dieu peut
étre présent dans le monde et dans les cceurs des étres humains. Contrairement
a une vision transcendente de Dieu, ou Il est completement séparé de Sa création,
Iimmanence souligne que le Divin est omniprésent et actif dans le monde
matériel par son étre et pas uniquement son Savoir Eternel.

! Al-Bahr al-Mawrud (f3u84) sadl) est un ouvrage écrit par I'Tmam
al-Shaarani, un grand savant soufi. Le titre de ce livre peut se traduire par
"L'Océan de I'abondance" ou "L'Océan déversé". Cet ouvrage est centré
sur les pactes et engagements spirituels, appelés mouw’ahadat (3se2ll5 35 sall), que
les disciples soufis doivent respecter dans leur cheminement vers Allah.

92



au consensus des musulmans, ainsi que des histoires et
des moqueties sur Juha' ainsi que sur Ibn al-Rawandi?.
Ils ont soigneusement inséré ces ajouts dans plusieurs
passages du livre, au point que cela semblait provenir de
l'auteur lui-méme. Ils ont ensuite distribué ces carnets sur
le marché des livres lors du jour de marché, un lieu de
rassemblement pour les étudiants en sciences religieuses.
En voyant mon nom sur ces carnets, certaines personnes,
dépourvues de crainte d'Allah, les ont achetés et les ont
montrés aux savants de 1'Université d'Al-Azhar,
provoquant ainsi une grande fitna (discorde). Pendant
pres d'une année, la rumeur s'est répandue dans les
mosquées, les marchés et les maisons des princes. Mais,
« Joué soit Allah », des savants comme le Shaykh Nasr al-
Din al-Qani, le Shaykh de l'islam El-Hanbali et le
Shaykh Shihab al-Din al-Halabi m’ont défendu. Tout

! Juha (ou Djeha) est un personnage légendaire bien connu dans le
folklore arabe, turc et persan, souvent décrit comme un homme astucieux ou
patfois naif, dont les histoires sont empreintes d’humour, mais souvent pleines
de lecons morales. Juha est une figure populaire dont les récits sont racontés a
travers le monde musulman, et ses aventures sont parfois utilisées pour faire
passer des critiques subtiles sur la société ou les comportements humains.

2 Ibn al-Rawandi (827-911), est une figure historique controversée
dans T'histoire de la pensée islamique. Philosophe et théologien, il est surtout
connu pour ses critiques de la religion et des doctrines islamiques, ainsi que pour
ses idées hétérodoxes. Autrefois mu'tazilite (école théologigne se distinguent par lenr
approche rationnelle de la foi et lenr insistance sur limportance de la raison dans
linterprétation des textes religienx), il se serait plus tard opposé aux enseignements
islamiques traditionnels, ce qui lui a valu d'étre rejeté par les savants de I'époque.
Son nom est souvent associé a des critiques acerbes de 1'islam, ce qui le place a
l'opposé des figures spirituelles comme les soufis et les savants traditionnels.

93



cela se déroulait sans que je n'en sois informé, jusqu'a ce
qu'un ami du Caire m'informe de la situation. J'ai alors
envoyé la copie originale annotée par les savants pour
qu'ils I'examinent, et ils ont constaté qu'elle ne contenait

aucune des falsifications des envieux. »!

De méme, des altérations et des falsifications ont
touché le livre Al-Ghounya du Shaykh Abd al-Qadir
al-Jilani, « paix d'Allah sur lui ». lls y ont introduit la
croyance en l'anthropomorphisme?, cherchant a défendre
leur propre doctrine, tout en déformant la réputation et
les avis du Shaykh concernant les sujets sur croyance. Ils
lui ont également attribué des histoires et des récits qui
ne peuvent en aucun cas ¢étre considérés comme

véridiques.

De méme, des altérations et des falsifications ont été
insérées dans les écrits du Sheikh Muhyiddin Ibn Arabi,
«que la miséricorde d'Allab soit sur Iui », comme l'ont

confirmé de nombreux savants.

1" Al-Lata'if al-Minan, vol. 2, p. 190.

2 1'anthropomorphisme, en arabe (Aamaal) 3382) (al-mujassima), fait
référence a l'idée qu’Allah posseéde des attributs ou des caractéristiques
physiques semblables a celles des étres humains. Cette croyance attribue a Allah
une forme ou des qualités corporelles, comme avoir des mains, un visage, ou
s'asseoir sur un trone de maniére littérale.

94



L'éminent juriste hanafite, Ibn Abidin, auteur de
l'une des plus grandes encyclopédies du droit hanafite, a
ainsi déclaré : « Ce qui est prépondérant a mes yeux
concernant ce qui est mentionné dans les ouvrages du
Sheikh Ibn Arabi et qui contredit la loi islamique, c'est
qu'il s'agit de mensonges inventés contre lui. Clest
pourquoi l'auteur de Ad-Durr al-Mukhtar écrit : « Mais
ce dont je suis certain, c'est que certains juifs ont forgé
ces mensonges contre le Cheikh, que la miséricorde
d'Allah soit sur lui. »

Ibn Taymiyah Iui-méme reconnait que des
talsifications ont été introduites dans les écrits
concernant el-Sayyida Rabi'a al-A’dawiyya’, lorsqu'il
affirme : « Quant a ce qui a été attribué a Rabi'a, a propos
de sa prétendue déclaration qualifiant la Kaaba de "l'idole
adorée sur terre », cela est un mensonge contre Rabi'a, la

croyante pieuse.

Le résultat de tout cela est que nous devons dire a
ceux qui combattent le soufisme qu'il leur incombe d'étre

justes et équitables, et de distinguer entre les faux

! Rabi'a al-Adawiyya (714-801), également connue sous le nom de Rabi'a
al-Basri, est 'une des figures féminines les plus importantes du soufisme. Elle
est née a Bassorah, en Irak, dans une famille pauvre, et est devenue célebre pour
sa piété, son ascétisme et sa dévotion totale a I'amour divin. Rabi'a est souvent
considérée comme l'une des premiéres mystiques soufies a avoir introduit et
développé le concept de 'amour désintéressé pour Allah.

95



prétendants au soufisme et les véritables maitres soufis.
Car Allah, exalté soit-1l, a dit dans Son noble Livre :
« Or, personne ne portera le fardeau d'autrui »' 1l est
impératif de ne pas confondre les vertueux avec les

imposteurs.

Dans ce que nous avons exposé sur la véritable
nature du soufisme dans les pages précédentes, il y a assez
pour celui qui cherche la guidance et souhaite atteindre la

vEérité.

Nous avons clarifié la réalité du soufisme et établi
pour lui la balance légale qui permet de discerner les
véritables soufis de leurs prétendus disciples. Cela est
suffisant pour faire la distinction entre les vrais maitres et

les imitateurs.

I Sourate Fatir : verset 18

96



La multiplicité des voies soufies

Sache, mon frére cheminant, qu'Allah, « exal#é soit-
I/ », te guide ainsi que moi, que la multiplicité des voies
soufies et les divergences dans certaines branches, des
pratiques et des méthodes sont des réalités naturelles et
acceptées par les plus grands savants, car la divergence
est une sagesse et une loi universelle.

Il y a de nombreux détracteurs du soufisme qui
utilisent la multiplicité des voies soufies et leurs
divergences sur certains points comme prétexte pour les
critiquer, se basant sur la parole d'Allah : « Et voila Mon
chemin dans toute sa rectitude, suivez-le donc, et ne
suivez pas les sentiers [qui vous écartent de Sa voie] »!

Si ces personnes se donnait la peine de revenir a
l'interprétation de ce verset béni, elle trouverait que les
« sentiers » interdits dans ce verset sont les sentiers du

diable qui ménent a la mécréance et a I'égarement.

Quant aux voies soufies, elles ne font pas partie de
ces sentiers. Nous avons déja clarifié cela précédemment,
et il apparait clairement qu'elles sont parmi les voies du

Miséricordieux, celles qu’Allah nous a ordonné de suivre,

I Sourate Al-An'am : verset 153

97



d'adhérer 2, et nous a encouragés a emprunter. Celui qui
cherche la vérité et la guidance trouvera son chemin vers

cela.

Allah, « exalté¢ soit-1/ », a dit dans Son Livre révélé :
« Et ceux qui luttent pour Notre cause, Nous les
guiderons certes sur Nos chemins. Allah est en vérite
avec les bienfaisants ».'

Et 11 dit « exalté soit-1/ » : « Par ceci (le Coran), Allah
guide ceux qui recherchent Son agrément vers les
chemins de la paix et les fait sortir des ténebres a la
lumiere, par Sa permission, et les guide vers un chemin
droit. »*

Il apparait clairement a travers ces versets qu'il
existe des sentiers du bien et des sentiers du mal, des
voles de guidance et des voies d'égarement. Et toutes les
voles ne sont donc pas blamables, ni ne conduisent a la
mécréance et a l'égarement, qu'Allah, « exal#é soit-I/ », nous

en préserve.

Ainsi, 'argument de l'opposant qui utilise ce verset
pour critiquer la multiplicité des voies soufies est invalidé,

d'autant plus que nous avons déja clarifié la nature

1 Sourate al-Ma'ida : verset 16
2 Sourate Al-Ma'idah : verset 16

98



véritable du soufisme, son statut juridique et tout ce qui

y est lié.

En vérité, 1a voie soufie, dans son essence, consiste
a pratiquer la Shari’a avec sincérité. En cela, il devient
évident que la voie, dans son sens authentique, loin des
innovations et des déviations qui y ont été introduites a

travers les ages, est I'un des sentiers de la guidance divine.

La diversité et les divergences dans les voies soufies
ne concernent que les branches, les bonnes meeurs et les
méthodes d'éducation. Le soufisme, a cet égard, est

similaire aux autres sciences islamiques.

Il est bien connu que les savants ont divergé en
mati¢re de jurisprudence, de principes, de hadith, de
théologie et d'exégese, mais ils sont tous unanimes sur les
principes fondamentaux communs a tous les musulmans.
Les divergences ne se situent que dans les branches
secondaires, et cela n'implique aucun reproche juridique,
bien au contraire, c'est une miséricorde pour les gens et

une facilité pour le musulman dans ses affaires religieuses.

La science de la spiritualité soufie traite des mceurs,
des états des cceurs et des ames. Les gens different par
leurs états, leurs ames, leurs esprits et leurs cceurs.
Certains sont purs, d'autres impurs, et ils varient selon les
pays, les environnements, les cultures et les éducation. 1l

est donc naturel que des divergences existent dans les
99



méthodes d'éducation et de formation spirituelle. Chaque
maitre des écoles spirituelles soufies a établi sa propre
méthode en fonction de sa vision et de son expérience
mystique, qu'il a lui-méme recue de ses nobles maitres,

« gu' Allah sanctifie lenrs secrets ».

Ajoutons a cela que la diversité au sein du soufisme
découle, en tout état de cause, des divergences
scientifiques, doctrinales et théologiques, ce qui est
naturel. Cela était déja évident dans la méthode des
nobles compagnons, malgré leur éducation par le
Messager d'Allah « paix et salut sur lui et sa famille ».
Pourtant, ils différaient dans de nombreuses questions

scientifiques, comportementales et doctrinales.

Ces divergences n'ont jamais été préjudiciables a
I'histoire de cette communauté, car ils étaient tous
d'accord sur les principes fondamentaux scientifiques,
doctrinaux et comportementaux. Tout le reste dépendait

de la compréhension propre a chacun d'entre eux.

Sache que la diversité des voies soufies découle en
réalité des différences entre les imams qui ont fondé ces
voies et ces méthodes. Si nous prenons quelques
exemples parmi ces imams, cela nous éclairera sur la

nature et la cause de ces divergences.

Ainsi si nous examinons la vie de I'imam Al-Ghazali,
de l'imam Al-Jilani, de I'imam Al-Rifa'i, de l'imam Al-
100



Badawi, de I'imam Al-Dusugqji, de 'imam Al-Shadhili, de
l'imam Al-Khalwati, de I'imam Al-Nagshbandji, de I'imam
Al-Suhrawardi, de I'i'mam Al-Tijani, et d'autres imams des
voles soufies, nous constaterons des différences entre
eux sur le plan des écoles de jurisprudence, et parfois
méme doctrinales, ainsi que selon leur lieu de naissance,
leur origine, I'école comportementale dans laquelle ils ont
été formés, et la situation politique et économique de
chaque époque et pays liés a I'un d'entre eux. Cela nous
menera a la conclusion qu'il est impossible que leurs
méthodes d'éducation soit les mémes. 1l est inévitable

qu'il y ait des différences dans les méthodes.

Cela est clairement apparu dans les divergences
entre les compagnons, les successeurs, et les successeurs
des successeurs. Les méthodes comportementales ont
divergé en fonction des circonstances. Par exemple, celui
qui a été formé dans I'école des califes bien-guidés et des
grands compagnons differe de celui qui a été formé dans
une autre école, parmi les compagnons venus plus tard,
en termes de science, de comportement, de piété et de

crainte pieuse.

Pour ces raisons, les méthodes et les mceurs ont
divergé d'une voie a une autre et d'une méthode a une
autre, chaque imam des voies ayant établi une méthode
d'éducation adaptée. N’est-ce pas ce que faisait le

Prophete « paix et salut sur lui et sa famille ».
101



Plusieurs hommes venaient lui demander des
conseils, et a chaque fois il donnait une recommandation

différente en fonction de la situation du demandeut.

Le Messager d'Allah « paix et salut sur lui et sa
famille » possédait une clairvoyance inégalée, et il
apportait le remede approprié a chaque demandeur. 1l en
est de méme pour les ces hommes pieux , ces guides
accomplis a qui Allah a accordé la science et la
clairvoyance, et qui ont atteint la pleine réalisation de
'héritage prophétique. Ainsi, les méthodes d'éducation
ont varié d'un Sheikh a un autre, mais tous sont restés
unis sur les principes et les fondements sur lesquels les
voies soufies sont construites, et qui sont tirés du Livre

et de la Sunnah.

Un détracteur pourrait dire : « Regarde les
adeptes des voies soufies, il y a entre eux des divisions et
des discordes, tant au niveau des disciples que des

maitres. »

Nous lui répondons : ceci n’est ni une mesure
tiable ni un prétexte pour critiquer les voies soufies, tant
que leur fondement reste sain. Les écarts au sein des
branches ne signifient pas la corruption de la racine.

102



Retourne a lhistoire de la communauté, si tu le
souhaites, et observe combien de choses les musulmans
ont changées apres le Prophete, « paix et bénédictions soient
sur lui et sa famille ». Les compagnons eux-mémes ont

divergé sur de nombreuses questions.

Regarde aujourd’hui l'état des musulmans, leurs
divisions et leurs scissions. L'Islam est-il jugé d'apres les
actions déviantes des individus, des groupes, voire des
nations entieres lorsqu'elles s'égarent ? Bien sur que non.
L'Islam reste une religion de perfection, quels que soient

les changements opérés par les musulmans eux-mémes.

Ainsi en est-il du soufisme et des voies soufies. Peu
importe ce que tu observes en termes de déformation et
de corruption a notre époque, lessence du soufisme

demeure pure et noble.

Il y a encore de nombreux maitres et méthodes du
soufisme qui ont préservé la droiture de la voie originelle
sur laquelle elles ont été fondées, et ceux qui se sont
écartés ou ont dévié de cette voie ne leur ont causé aucun

tort, tout comme c’est le cas dans les autres sciences.

Tout comme il y a eu des déviations et des dérives
dans certaines écoles de jurisprudence, de théologie, de
hadith et d'autres sciences, donnant naissance a des sectes
égarées qui ont affaibli le corps de la communauté, il en

est de méme pour certaines voies soufies qui se sont
103



écartées de la voie originelle. Par conséquent, il est injuste
pour un musulman sensé de juger le soufisme et les voies
soufies en se basant sur ces hérétiques, tout en ignorant

le véritable fondement.

Le soufisme demeure solidement enraciné,
remontant a I'époque de nos maitres prédécesseurs,
empreints de piété et de sagesse, et rien ne pourra
ébranler ces racines, ni les ennemis malveillants, ni ceux
de ses propres disciples qui ont dévié. Le soufisme restera

ainsi jusqu'a ce qu'Allah en décide autrement.

11 convient de savoir que les voies soufies sont, dans
leur essence, le résultat des efforts des maitres spirituels
pour établir les méthodes les plus efficaces, les plus
rapides, les plus directes et les plus stres pour mener a
Allah, « exalté soit-I/ ». 11 est donc naturel qu'il y ait des
différences entre ceux qui se livrent a ces efforts, en
fonction des époques, des lieux et des personnes.
Cependant, les principes fondamentaux, les sources et les
lois restent les mémes : le Coran, la Sunna, les traces des
prédécesseurs pieux, des grands imams et des
connaisseurs. Tous convergent vers une seule finalité :
purifier 'ame, préserver la pureté du cceur, atteindre la
satisfaction d'Allah, « exalté soit-1/ », et suivre la tradition
du Messager d'Allah, « paix et bénédictions soient sur lui ».

104



Les voies Soufies différent seulement en ce qui
concerne les invocations, les pratiques spirituelles, les
regles de conduite, et les méthodes d'auto-discipline.
Telle est la vérité que les ennemis du soufisme tentent de
dissimuler, cherchant a diviser les voies soufies en
factions pour mieux les accuser d'égarement. Cependant,
le soufisme n'est pas une secte, mais un chemin éducatif
et spirituel qui permet de réaliser I'essence de la Shari’a.
Cela, nous l'avons déja bien clarifié dans le premier
chapitre de ce livre, pour ceux qui ont un cceur et une

raison ouverts a la vérité.

Apres toutes ces clarifications, il apparait que celui
qui cherche la vérité la trouvera éclatante, brillante
comme le soleil au zénith. Personne ne s’en écarte a
moins d’étre égaré et trompeur. Quant a celui qui
recherche le faux, il ne cherchera que les ambiguités.

Qu'Allah nous en préserve, ainsi que vous.

105



Epilogue de ’auteur

Au nom d' Allah, le Tout Miséricordienx, le Tres
Miséricordienx.

Louange a Allah Celui Qui par Sa grice, Son assistance et Sa
faveur s’accomplissent les bonnes ceuvres, et par Qui, les objectifs
sont atteints. Que la priere et la paix soient sur le Maitre des maitres,
I'ultime, notre Maitre Mohammad, « gloire de toute la création,
ainsi que sur sa famille et ses compagnons ».

Ensuite, je déclare, moi, le serviteur humblement dépendant
de la miséricorde de son Seigneur, Al-Sayyid Al-Sharif Mukhlif Ibn
Yahya Al-Ali Al-Hudhayfi Al-Qadiri Al-Shafi'i Al-Husseini, avoir
achevé, par la grace d’Allah, cette noble épitre en ce jour béni, dans
ma demeure située a Alexandrie, le samedi 19 Rabi® al-Awwal de
l'an 1444 de I’'Hégire, correspondant au 15 octobre 2022.

Je demande a Allah, le Tres-Haut, de faire de ce travail une
source de bien et de bénéfice pour tous ceux qui le liront, et de
Iinscrire 2 mon crédit ainsi qu’a celui de mes parents et de mes
maitres. Qu’ll 'accepte de ma part avec une bonne acceptation. Et
que la priecre et la paix d’Allah soient sur notre Seigneur
Mohammad, ainsi que sur sa famille et ses compagnons.

Louange a Allah, Seigneur des mondes.
Serviteur de la Voie Al-Qadiriyya Al-Aliya,
Mukhlif Al-Ali Al-Hudhaifi Al-Qadiri Al-Husseini

Egypte — Alexandrie : 19/3/1444 H — 15/10/2022.

106



Epilogue du Traducteur

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Trés
Miséricordieux. Toute louange Lui revient, car c'est par Sa
miséricorde que les ceuvres se réalisent et les objectifs nobles
se concrétisent. Que la paix et les bénédictions soient sur
notre noble Prophete Muhammad, le sceau des prophetes,
ainsi que sur sa famille pure et ses compagnons honorables.

Je rends grace a Allah, exalté soit-Il, pour m'avoir
permis d'achever cette traduction et de rendre accessible la
sagesse de nos maitres soufis. Cet effort humble est destiné a
guider ceux qui cherchent la purification spirituelle et a
parvenir a Allah.

Je tiens a exprimer ma profonde gratitude a ma femme
pour sa relecture et ses corrections précieuses. Son soutien
constant a été une source d'inspiration tout au long de ce
projet. Mes remerciements vont également a mon frére
Miloud El-Qadiri, dont les conseils et I'aide m'ont été d'une
grande valeur. Que leurs efforts soient récompensés.

Qu'Allah accepte cet effort, qu'll pardonne mes
erreurs, et qu'll en fasse une source de lumiére pour tous ceux
qui le liront.

Serviteur de la voie : Salah Eddine Ibn Sa ‘id El-Qadiri

Lyon — France : 30 Rabi al Awwal, 1446H - 03 Octobre, 2024

107



Table des matieres

Introduction de 1'auteur.......coccueurinececirinicerccecceeeaes 5
Définition du soufisme et des SOUfiS.....ccovveveerererrrerccrernnnnes 6
Définition du SOULT....ecucivirirececciniiciceccrecccereecceene 11
Histoire et origines du soufisme ........ccceveeveevvivivicrniviniecnnn. 15
Au sujet de la science du SOUfISME .....covevecveviieciiiriiicicnnes 32
La place de la science du soufisme .......ccccoevviviirriiineininnnes 36
I Affiliation du SOUfISME.....veveeeeriririeiecirrccereeeceenes 40

Premiérement : La pureté, qui est l'opinion la plus
correcte et la plus convaincante : ..., 40

Deuxiemement : au sens de "ceux qui portent la laine."

.......................................................................................................... 43
Troisiémement : affiliation aux « gens dubanc»  (Ahl
AS-SOTEQ) wevviiiii e 45
L'Essence de la Science du Soufisme......ccovveveecernencecenenenee 47
Les Enoncés des Savants sur le Soufisme .........o...coorevvveenn. 49
Propos de Gnostiques sur le Soufisme........cccocceuvviiiiinnes 56
Les Vertus du SOUfISME ...c.ccceueueuevereueiereieinieieinieeeeseseean, 65
Les Principe de la Doctrine Soufie......coceuvuviiecuririrccrenenes 66
Les Fondements de la Doctrine Soufie .......cccevvvevvuviniennee. 68

La source du soufisme et Ses CLItCIC...euurrrrrrrrrnrrrnrerrrrererennen. 78
Les prétendants du SOULISME.......vveeeeuvereeeerreriecrrerieenenenes 86

La multiplicité des voies SOUfIES......cccoeueurururiririiiriririririine, 97
Epilogue de Pauteur ..o 106
Epilogue du Traducteur .......ooovvueevvvererervereenesssessssisssesenens 107



109



